
ISSN 1024-7033 / ISSN 2409-7306 (Online-Version)
A-1150 Wien, Eduard Sueß-Gasse 10 Tel./Fax: +43 1 985 95 66 · gle@existenzanalyse.org · www.existenzanalyse.org

2/2025
42. Jahrgang

SPANNUNG –  
KONFLIKT –  
POLARISIERUNG

Existentielle Herausforderung in  
Psychotherapie und Beratung



INHALT
WISSENSCHAFTLICHER 
BEIRAT

Karel BALCAR
Prag (CZ)

Boris BRATUS
Moskau (RU)

Renate BUKOVSKI
Salzburg (A)

Herbert CSEF
Würzburg (D)

Reinhard HALLER
Feldkirch (A)

Brigitte HEITGER
Bern (CH)

Derrick KLAASSEN
Vancouver (CA)

Christoph KOLBE
Hannover (D)

George KOVACS
Miami (USA)

Jürgen KRIZ
Osnabrück (D)

Janelle KWEE
Vancouver (CA)

Anton-Rupert LAIREITER
Salzburg (A)

Alfried LÄNGLE
Wien (A)

Silvia LÄNGLE
Wien (A)

Mihaela LAUNEANU 
Vancouver (CA)

Konrad Paul LIESSMANN
Wien (A) 

Karin MATUSZAK-LUSS
Wien (A)

Corneliu MIRCEA
Temesvar (RO)

Kathrin MÖRTL
Wien (A)

Anton NINDL
Salzburg (A)

Evgeny N. OSIN
Moskau (RU)

Martin PLÖDERL
Salzburg (A)

Christian PROBST
Graz (A)

Heinz ROTHBUCHER
Salzburg (A)

Hans-Walter RUCKENBAUER
Graz (A)

Christian SIMHANDL
Wien (A)

Christian SPAEMANN
Braunau (A)

Michael TITZE
Tuttlingen (D)

Gabriel TRAVERSO
Santiago de Chile (CHL)

Liselotte TUTSCH
Wien (A)

Helmuth VETTER
Wien (A)

Beda WICKI
Unterägeri (CH)

Wasiliki WINKLHOFER
München (D)

Elisabeth WURST
Wien (A)

ORIGINALARBEIT | PEER-REVIEWED PAPER
Selbst-Entschiedenheit als Grundlage der Existenz. Anthropologische Begrün-

dung des Existenziell-Phänomenologischen Paradigmas empirisch exemplifiziert 

| Self-determination as the basis of existence. Empirical examples illustrating the 

anthropological rationale behind the existential-phenomenological paradigm 

(Silvia Längle, Angelika S Längle)....................................................................................... 5

PLENARVORTRAG | KEYNOTE LECTURE
Polarität – Grundprinzip des Lebens und Bedingung von Lebendigkeit | Polarity 

– Basic principle of life and precondition for vitality (Emmanuel J. Bauer)................. 17

Wie Spannungen, Konflikte und Polarisierungen psychische Leidenszustände 

formen | How tension, conflicts and polarizations form psychological states  

of suffering (Karin Matuszak-Luss)................................................................................... 27

Der unausweichliche Konflikt. Wie bestehen und bearbeiten? | 

The inevitable conflict. How to survive and deal with it? (Alfried Längle) .............. 35

Konflikte. Ihre Bedeutung, ihr Stellenwert und ihr Verständnis im Horizont einer 

phänomenologisch-hermeneutischen Perspektive | Conflicts. Their meaning, 

their significance and their understanding on the horizon of a phenomeno- 

logical-hermeneutic perspective (Christoph Kolbe)................................................... 46

Demokratische Konfliktkultur und Persönlichkeit: Politische Ethik „existenziell“ 

gedacht | Democratic Culture Of Conflict: An "Existential" Approach to  

Political Ethics (Marie-Luisa Frick).................................................................................. 58

Polarität und Zerrissenheit. Zur Phänomenologie und Psychopathologie der  

Ambivalenz | Polarity and Diremption. On the phenomenology and psycho- 

pathology of ambivalence (Thomas Fuchs)................................................................ 63

The Chief Peril is Not a DSM Diagnosis but The Polarized Mind| Die oberste 

Gefahr ist nicht eine DSM Diagnose sondern der polarisierte Geist (Kirk J.  

Schneider)........................................................................................................................ 71

Kirk Schneider and Alfried Längle in dialogue on differences and commu- 

nalities of Existential-Humanistic Psychotherapy and Existential Analysis.............. 76

Was im Schatten liegt… Die dunklen Seiten der Psyche nach C.G. Jung|  

What lies in the shadow… Dark sides of the psyche according to C.G. Jung 

(Lea-Sophie Richter).......................................................................................................... 80

SYMPOSIUM „PSYCHOTHERAPIE ERWACHSENE, KINDER & JUGENDLICHE“| 
„PSYCHOTHERAPY ADULTS, CHILDREN & ADOLESCENTS“
Was ich dir sagen will – Über den Einsatz von Konfrontation in der stationären 

Suchttherapie | What I want to tell you – On the usage of confrontation in  

stationary addiction therapy (Laura Wolfahrt, Joachim Bitsche, Elsbeth Kohler,  

Johannes Rauch).............................................................................................................. 89

SYMPOSIUM „BERATUNG“ | „COUNSELLING“
Auf der Suche nach dem inneren Kompass – Dialogischer Umgang mit Gegen-

sätzen in der Arbeitsintegration | In search of the inner compass – dialogical 

handling of opposites in work integration (Franziska Linder)...................................... 96

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“ | „PEDAGOGY“
„Bleibt alles anders“ (Grönemeyer 1998) Vom Mündigwerden in polarisierten 

Zeiten | Everything stays different. On Becoming Mature In A Time Of  

Polarization (Irina Pendorf).......................................................................................... 101

Die Affäre | The affair (Eva Maria Berger).................................................................. 106



INHALT

Wie polarisierende Erziehungsvorstellungen zu Konflikten zwischen Elternteilen 

führen können | How polarizing concepts of education can lead to conflicts 

between parents (Nadine John)................................................................................. 112

SYMPOSIUM „GESELLSCHAFTLICHE PHÄNOMENE“ | „SOCIETAL PHENO- 
MENONS“
Armutsforschung trifft Existenzanalyse! Anfragen, Positionen, Widersprüche | 

Poverty research meets Existential Analysis! Inquiries, Positions, Contradictions 

(Helmut P. Gaisbauer)..................................................................................................... 117

SYMPOSIUM „PAARE“ | „COUPLES“
Konfliktlösung im Paarbeziehungsraum: Wege aus den Verstrickungen |  

Conflict Resolution In Couple Relationship Space: Ways out of enmeshment  

(Iris M. Bucher).............................................................................................................. 122

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“ | „SPIRITUALITY“
„Wir sind im Kampfe Tag und Nacht.“ Wider die heillose Ruhe | We are in  

battle day and night. Against unholy rest (Gregoria Hötzer).................................. 129

Esau und Jakob – Ein intrauteriner Urkonflikt | Esau and Jacob – An intra- 

uterine primordial conflict (Rupert Dinhobl)............................................................... 133

Hoffnung als innere Haltung. Was christliche Spiritualität und Existenzanalyse  

voneinander lernen können | Hope as an inner attitude. What Christian  

spirituality and Existential Analysis can learn from each other  

(Alexandra Madl).......................................................................................................... 137

WORKSHOPS
Social Media, Smartphone & Co – Pseudoresonanz statt echter Begegnung. 

Kinder und Jugendliche im Spannungsfeld zwischen digitaler und analoger  

Welt | Social Media, Smartphone & Co – pseudo-resonance instead of  

authentic encounter. Children and adolescents in the field of tension 

between digital and analogue world (Josef Sporer).............................................. 144

Publikationen�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 149 

Homepage zur EXISTENZANALYSE | Subskription Online-Abo............................... 152 

Hinweise für Autor:innen............................................................................................ 155 

Impressum................................................................................................................... 156

Weiterbildungstermine.............................................................................................. 158

HINWEISE

KONGRESS GLE-INT.

Lindau, 1.–3.5.2026
ES GIBT DOCH (NOCH) 
HOFFNUNG!?
Existenzielle Antworten auf 
Unsicherheit und Bedro-
hung in Psychotherapie und 
Beratung

Anmeldung und Programm:
www.existenzanalyse.org

AUSBILDUNGEN

	○ FACHSPEZIFIKUM MIT  
	 MASTER-ABSCHLUSS 
	 WIEN 
	 (siehe S. 152)

	○ PSYCHOTHERAPIE
	○ BERATUNG

WEITERBILDUNGEN  
(siehe S. 158)

	• Teamsupervision,  
Coaching; Fallsupervision

	• Traumatherapie
	• Persönlichkeitsstörungen
	• Authentisch lehren 
	• Säuglings-, Kinder- u. 

Jugend-Psychotherapie
	• Paartherapie
	• Psychosomatik
	• Schizophrenie und andere 

psychotische Zustandsbilder

weitere Infos unter
www.existenzanalyse.at
www.gle-d.de
www.existenzanalyse.ch

VORSCHAU
auf die nächsten Ausgaben 

Heft 1/2026
OFFENES HEFT 
Erscheint im Juli 2026

Heft 2/2026
ES GIBT DOCH (NOCH) 
HOFFNUNG!? 
Existenzielle Antworten auf Un-
sicherheit und Bedrohung in 
Psychotherapie und Beratung

Erscheint im Dezember 2026

ONLINE-ABO

Subskription siehe Seite 152

gle@existenzanalyse.org

www.existenzanalyse.org

www.existenzanalyse.net



EDITORIAL

Liebe Kolleg:innen,

Der heurige Kongress zum Thema Spannungen – Kon-
flikte – Polarisierungen liegt nun schon einige Monate 
zurück, doch das Thema beschäftigt und bewegt gesell-
schaftlich wie in der psychotherapeutischen Arbeit wei-
terhin sehr. In einer Welt, die zunehmend von Polarisie-
rung, Spannungen und komplexen Konflikten geprägt ist, 
sind die hier veröffentlichten Beiträge von zentraler Be-
deutung für das Verständnis der menschlichen Existenz 
und des psychischen Leids in Konfliktsituationen. Sie nä-
hern sich den Herausforderungen des menschlichen Le-
bens aus existenzanalytischer und phänomenologischer 
Perspektive, um die tief verwurzelten Dynamiken von 
Konflikten und Polaritäten zu erfassen und zu begreifen. 
Denn inmitten von Spannungen, Polaritäten und Kon-
flikten zeigt sich, dass der Mensch nicht nur in der Welt 
steht, sondern sich ihr gegenüber verhalten muss. 

Die Beiträge, die aus den Plenarvorträgen entstanden 
sind, vertiefen das Verständnis dafür, dass Spannungen, 
Konflikte und Polaritäten unvermeidbare Phänomene der 
Existenz sind, indem sie deren Ursprünge, Einflüsse und 
Möglichkeiten erläutern. Wie sie sich auf die psychische 
Gesundheit und in weiterer Folge auf gesellschaftliche 
Entwicklungen auswirken, wird in den vielfältigen Bei-
trägen erfasst. Die Beiträge machen deutlich, dass es kei-
ne Existenz ohne Spannungen, Konflikte und Polarisie-
rungen gibt, daher werden auch mögliche Präventionen 
erörtert, um aus ihnen entstandenen psychischen Leid 
entgegenzuwirken. 

Die Symposia- und Workshopbeiträge führen diesen Ge-
danken weiter. Sie zeigen, wie Spannungen, Konflikte 
und Polarisierungen in unterschiedlichsten aus existenz-
analytisch relevanten Bereichen wirken: in der Psycho-
therapie mit Erwachsenen, Kindern und Jugendlichen, in 
Beratungskontexten, in der Pädagogik, bei gesellschaft-
lichen Phänomenen, in Paarbeziehungen und in der Spi-
ritualität. 

Den Beginn dieser Ausgabe macht die Originalarbeit von 
Silvia Längle und Angelika S. Längle zum Thema Selbst-
Entschiedenheit als Grundlage der Existenz. Anthropo-
logische Begründung des Existenziell-Phänomenolo-
gischen Paradigmas empirisch exemplifiziert, die für an 
der phänomenologisch-hermeneutischen Forschung inte-
ressierten Kolleg:innen einen wichtigen Einblick gibt. 

Ich wünsche Ihnen und Euch im Namen des Redaktions-
teams eine spannende Lektüre, genussvolle Weihnachts-
feiertage, einen schönen Jahreswechsel und alles Gute für 
2026.

Julia Trilety
im Namen des Redaktionsteams

INFOS ZUR GLE-INTERNATIONAL

Die GLE-Int. ist Mitglied der Internationalen Gesellschaft für Psychotherapie (IFP), der European Association of Psy-
chotherapy (EAP), des Österreichischen Bundesverbandes für Psychotherapie (ÖBVP), der Internationalen Gesell-
schaft für Tiefenpsychologie e.V. Stuttgart.

Die GLE ist nach dem österreichischen Psychotherapiegesetz, der Schweizer Charta, der Berner Gesundheitsdirek-
tion, der tschechischen und rumänischen Gesundheitsbehörden als Ausbildungsinstitution zur
Psychotherapie anerkannt. 

GELISTET IN SCOPUS (Elsevier B.V.) und
ZPID – Lebniz-Institut für Psychologie  

(ZPID – Leibniz Institute for Psychology)



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     5

ORIGINALARBEIT

Einleitung

Es soll einleitend geschildert werden, wie es zu dieser 
Vorgangsweise in der Forschung gekommen ist.
In einer früheren Forschungsstudie der GLE mit 
Suchtpatient:innen (Längle A, Görtz A, Rauch J, Jarosik H 
& Haller R 2000 & 2014) war zu beobachten, dass durch 
die psychotherapeutische Behandlung mit der Existenz- 
analyse etwas Spezifisches geschehen ist, das sich aber in 
den Selbsteinschätzungs-Fragebögen nicht abbildete.
Als Therapeut:innen der Existenzanalyse (EA) haben wohl 
die meisten die Erfahrung gemacht, dass man gegen Ende 
der Therapie den Eindruck gewinnt, dass diese Person 
jetzt anders im Leben steht als am Anfang der Therapie. 
Man bemerkt einen anderen Selbstbezug, d.h. der Um-
gang mit sich und das Verhältnis zu sich sind ausgeformter 
und belastbarer. Das gibt der Person einen Rückhalt bei 
neuen, noch unabsehbaren Herausforderungen.

Ein solcher Eindruck ist eine phänomenologische Wahr-
nehmung; sie wird spürend erfasst.
Unser Anliegen ist es, diese phänomenologische Wahr-
nehmung zu fassen und in eine systematische Beschrei-
bung zu bringen, sodass man sie auch empirisch belegen 
kann. Dabei soll es auch darum gehen, diesen Zugang 
zum Aufspüren und Nachvollziehen dieses Phänomens 
so zu gestalten, dass er nachvollziehbar und wiederholbar 
ist. Von diesen Anliegen sind wir ausgegangen.

I. Inhalte und Hintergründe des Forschungs- 
anliegens – Auf WAS schauen wir? 

Unser Forschungsanliegen ist der Existenzvollzug des 
Menschen. Hierbei stellt sich die Schwierigkeit: Wie 
kann man die Realisierung von Existenz erforschen? 

SELBST-ENTSCHIEDENHEIT ALS GRUNDLAGE DER EXISTENZ
Anthropologische Begründung des Existenziell-Phänomenologischen 

Paradigmas empirisch exemplifiziert 

Silvia Längle, Angelika S Längle

Der vorliegende Artikel behandelt die Grundzüge der spezifisch 
aus der Existenzanalyse und ihrer Anthropologie entwickelten 
phänomenologisch-hermeneutischen Forschungsmethode. 
Im ersten Abschnitt ist das Anliegen, den wissenschaftstheo-
retischen Hintergrund und Inhalte dieses Forschungsvorge-
hens zu erläutern. Zentraler Gedanke dabei ist, dass Existenz 
nicht kausal festgelegt erfolgen kann, sondern durch Ent-
scheidungen und Stellungnahmen individuell entsteht. Dieses 
selbstentschiedene mit sich, mit Anderen und dem Leben in 
jeder Situation umgehen, wird als Personale Seins-Beziehung 
bezeichnet. Es soll deutlich gemacht werden, dass es für ein Er-
fassen dieses Prozesses ein anderes als das naturwissenschaft-
liche Paradigma braucht, nämlich ein phänomenologisches.
Im zweiten Abschnitt wird das methodische Vorgehen basie-
rend auf der phänomenologischen Erkenntnishaltung beschrie-
ben, bei der Offenheit die Voraussetzung dieser Forschungs-
methode ist. Abschließend werden die Schritte des Vorgehens 
und der Weg zum Erspüren des Phänomens dargestellt.

SCHLÜSSELWÖRTER: Existenz, Personale Seins-Beziehung, 
Phänomenologisch-Hermeneutische Forschung, Paradigmen 
(kausal-deterministisch vs. phänomenologisch-offen), Unvor-
eingenommenheit

SELF-DETERMINATION AS THE BASIS OF EXISTENCE
Empirical examples illustrating the anthropological rationale 
behind the existential-phenomenological paradigm 

This article discusses the phenomenological-hermeneutic re-
search method developed specifically from Existential Analysis 
and its anthropology. The first section focuses on the theory of 
science in the background of this method and on the content 
of this research procedure. The understanding of existence 
not being determined causally, but arising individually through 
decisions and statements, is the central core of the phenome-
nological-hermeneutic paradigm. This self-determined way of 
dealing with oneself, others and life in a situation is referred to 
as the Personal Relationship to Being. It is described why this 
process requires a paradigm other than the natural scientific 
one, namely a phenomenological paradigm.
The second section describes the methodological approach 
based on the phenomenological epistemological stance, in 
which openness is a prerequisite for this research method. Fi-
nally, the methodological steps to seize the phenomenon are 
presented.

KEYWORDS: Existence, Personal Relationship to Being, Phe-
nomenological-Hermeneutic Research, Scientific Paradigms 
(causal-deterministic vs. phenomenological-open), Bias vs. 
Openness



6     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

Es wird zunächst das existenzanalytische Verständnis von 
Existenz1 kurz umrissen. Die Schritte des Existenzvollzugs 
bilden das Grundraster der EA und der „Existenzbefähi-
gung“ durch die EA-Therapie. Die spezifische Charakte-
ristik von Existenz als eine freie, selbstentschiedene, nicht 
situativ determinierte Selbstgestaltung des Menschen hat 
wissenschaftstheoretische Konsequenzen und erfordert 
für die Untersuchung eine Zugangsweise, die nicht einem 
kausal-deterministischen Paradigma verpflichtet ist. Die 
Forschungsmethode muss dem untersuchten Gegenstand 
angemessen sein, damit man ihn in seiner Ausprägung/
Eigenart überhaupt zu fassen bekommt. Existenz benötigt 
einen phänomenologischen Zugang.
Die folgenden Ausführungen werden diesem Gedanken-
gang folgen. In diesem Teil I geht es um die theoretische 
Hinführung zu den inhaltlichen Voraussetzungen existenz- 
analytischer Forschung (Existenz als Seins-Beziehung) 
und in Teil II liegt der Fokus auf der Methodik (Phänome-
nologisch-Hermeneutisches Vorgehen) der praktischen 
Umsetzung. 

1. Charakteristik der Existenz in der Anthropologie 
der EA

Existenz ist das zentrale Thema der Psychotherapierich-
tung, die sich Existenzanalyse (EA) nennt. Kurz gesagt 
geht es in der EA um eine Analyse der Bedingungen und 
Voraussetzungen, die Existenz ermöglichen (Längle A 
2026). Existenz selbst und ihr Dialogcharakter wird in 
der Existenzanalyse verstanden als ein Heraustreten aus 
der reinen Bedingtheit, ein aus sich Hervortreten: der 
Mensch tritt in die Welt und in Beziehungen, er stellt sich 
in Zusammenhänge und bringt sich ein (vgl. Längle A 
2021, 27). In diesem sich Einbringen und sich Einlassen 
geht es „um ein wirkliches Vorhandensein des Einzelnen 
in seiner einzigartigen Einmaligkeit“ (ibid. 28). 
Im Fokus der EA steht die existentielle Herausforderung. 
In den Worten von Martin Heidegger: „Das Dasein ist 
als wesenhaft befindliches je schon in bestimmte Mög-
lichkeiten hineingeraten, als Seinkönnen, das es ist, hat 
es solche vorbeigehen lassen, es begibt sich ständig der 
Möglichkeiten seines Seins, ergreift sie und vergreift 
sich. Das besagt aber: das Dasein ist ihm selbst überant-
wortetes Möglichsein, durch und durch geworfene Mög-
lichkeit. Das Dasein ist die Möglichkeit des Freiseins für 
das eigenste Seinkönnen. Das Möglichsein ist ihm selbst 
in verschiedenen möglichen Weisen und Graden durch-
sichtig.“ (Heidegger 1967, 144)2

1	 Philosophische Hintergründe zum Existenzverständnis in einer Verschränkung mit der EA finden sich z.B. bei Bauer (2016)
2	 Vgl. auch die Explikation zu Heidegger in E. Bauer 2003, wobei in Bezug auf die Angst die Unumgänglichkeit von Möglichkeiten besonders deutlich 

wird.

Der Mensch hat Möglichkeiten der Lebensgestaltung. 
Diese liegen in seiner Welt, außerhalb von ihm (darum 
die Wichtigkeit der Selbsttranszendenz bei Frankl z.B. 
1991, 16). In der weiteren Entwicklung der EA wird eine 
Doppelbezüglichkeit des Menschen beschrieben, die 
nicht nur nach außen gerichtet ist, sondern auch nach in-
nen, zu sich selbst. Wir sehen den Menschen ausgerichtet 
auf anderes wie auch auf sich selbst (vgl. Längle A 2013, 
49; 2021, 36ff; 2025, 64ff). 

Neben Möglichkeiten hat der Mensch auch die Fähigkeit 
zu wählen und zu entscheiden. Die existenzielle Situation 
hat den Charakter, dass der Mensch in die Möglichkeiten 
„geworfen“ ist, diese Situation ist unabdingbar, dem ent-
kommen wir nicht. Ebenfalls entkommen wir nicht der 
Notwendigkeit des Antwortens, des Entscheiden-Müs-
sens. Auch keine Antwort zu geben („sich davor drücken“ 
oder ignorieren) stellt eine Antwort dar. Die Art des Ant-
wortens ist offen und darin liegt der Gestaltungsraum im 
eigenen Leben.

Die Auseinandersetzung mit Möglichkeiten und das Er-
langen von Antwort-Entscheidungen ist ein dialogisches 
Geschehen in und mit Situationen. Ein Dialog besteht aus 
der Zuwendung in der Doppelbezogenheit (zur Situation 
und zu sich) und in einem Antwortgeben (zumindest in 
der Grundcharakteristik „Ja/Nein“ bzw. Zuwendung oder 
Abwendung) (Längle A 2026, 110). In diesem Vollziehen 
des Dialogs, existiert der Mensch, denn er ist von seiner 
Veranlagung her nicht isoliert-abgeschnitten, nur für sich 
dahinlebend oder vegetierend (Längle A 2021, 38ff).

1.1. Existenz-Ergreifen als personaler Akt
Das Ergreifen eigener Möglichkeiten geschieht nicht von 
selbst, es widerfährt einem nicht, es ergibt sich nicht einfach 
aus den Bedingungen. In der existenzanalytischen Anthro-
pologie gehen wir dem genauer nach, Wo und Wie dieses 
Ergreifen stattfindet. In jeder Grundmotivation (GM) sind 
die Voraussetzungen (wie z.B. in der 1. GM Schutz, Raum 
und Halt) beschrieben, die jeweils eine Basis sind, die eine 
Offenheit ermöglichen: für die Welt durch „sein können“, 
für das Leben durch „mögen“, für das Eigene durch „sein 
dürfen“ und für die Zukunft durch „sinnvolles sollen“. 
Mit der Ausstattung durch ausreichende Voraussetzungen 
ist es aber nicht getan. Der wesentliche Schritt besteht in 
einem eigenen Ergreifen und Setzen einer personalen Ak-
tivität (Längle A 2021, 114). Die personalen Aktivitäten 
sind wie folgt beschrieben: annehmen, aushalten, und da-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     7

ORIGINALARBEIT

mit lassen in der 1. GM; sich-zuwenden, trauern um das 
Leidvolle; herankommen lassen/herannehmen in der 2. 
GM; begegnen, (an)sehen des Wesens, dazu stehen, ernst 
nehmen, bereuen/verzeihen, abgrenzen vom anderen, Stel-
lungnahme in der 3. GM; und in der 4. GM handeln, ver-
ändern, kreativ sein (Ibid.). Dabei handelt es sich um eine 
Beziehungsaktivität zu sich, zur Mitwelt und zum Leben 
und um personale Stellungsnahmen: „Durch sie bringt 
sich die Person in die Lage, sich den Situationen gewach-
sen zu fühlen. Das eröffnet ihr neue Horizonte und gibt sie 
für Veränderungen frei.“ (Längle A 1998, 25; 2003a, 128) 
Dies sind jeweils Formen sich einzulassen, damit setzt 
man einen existenziellen Akt, der einen frei gibt. Anders 
ausgedrückt: Es braucht für alle Seinsvollzüge/Lebens-
vollzüge jeweils ein aktiv gesprochenes JA für die Welt, 
das Leben, das Eigene, das Werden. 
Eine Möglichkeit zu ergreifen, sich auf eine Sache ein-
zulassen, ist also mit einer Entscheidung und einem Ent-
schluss verbunden, die nicht unbedingt rational bewusst 
abgehandelt werden müssen; sie können auf einer emotio-
nalen Ebene bleiben, als Gespür für das situativ Richtige. 

Ziel einer existenzanalytischen Therapie ist eine Exi-
stenzbefähigung, eine Dialogbefähigung (vgl. Personale 
Existenzanalyse, PEA, s.u.). Einerseits in einen offe-
nen Dialog mit der Lebenssituation zu kommen, in eine 

3	 Bauer (2016, 5ff) führt mit Bezug auf Heidegger in einer philosophischen Reflektion aus, dass der Mensch „sich zu seinem Sein immer schon irgendwie 
verhält [Hervorhebung durch die Autorinnen]“.

Offenheit gegenüber dem, was man vorfindet, und die 
Antwort darauf zu finden, die einem gemäß ist (Frankl 
1990, 385). Im Weiteren aber auch in einen offenen emo-
tionalen Dialog mit sich, letztlich soll der Weg zu einer 
inneren Zustimmung zum eigenen Umgang mit sich in 
seiner Lebenssituation führen (Längle A 2021, 44f). Abb. 
1 gibt einen Überblick zum existenziellen Sein.

2. Forschungsanliegen (Ziel)

Wir sehen den Menschen also als gleichsam in den exis-
tenziellen Grundtatsachen (Möglichkeiten, Wählen, Ent-
scheiden) stehend. Er ist befasst mit diesem Prozess exis-
tenzieller Vollzüge, wie dem Ergreifen von Möglichkeiten 
und sich Einlassen in eine Situation. Unser Forschungsin-
teresse gilt nun dem einen Aspekt, nämlich wie jemand 
im Umgang mit diesen existenziellen Herausforderungen 
ist. Lässt sich dieser Prozess des Umgangs mit sich und 
der Welt greifbar und sichtbar machen?

2.1. Personale Seins-Beziehung
Mit dem Blick auf die Beziehungsaktivität zu sich, zur 
Mitwelt und zum Leben können wir die Fragestellung he-
runterbrechen auf eine, die in einem ausreichenden Aus-
maß unmittelbar beobachtbar ist:
Es soll das Individuum in seinem Umgang mit sich, mit 
der Mitwelt, mit dem Leben, d.h. in seinen persönlichen 
Beziehungsformen untersucht werden. 
Diese Beziehungen fassen wir unter dem Begriff PER-
SONALE SEINS-BEZIEHUNG zusammen. 

2.2. Personale Seins-Beziehung: Entstehung des 
Begriffs
Dieser Begriff „Seins-Beziehung“ ist nicht philosophisch 
zu sehen, ist kein theoretisch entwickelter Begriff, son-
dern ganz lebenspraktisch und hat sich in den Pilotunter-
suchungen bei Suchtpatienten als naheliegend erwiesen. 
Seinsbeziehung bezieht sich auf die Grund-Situation „Ich 
bin – was tu ich damit, dass ich bin.“3 Darin liegt eine 
ganz ursprüngliche Anfrage (vgl. Längle A 2022), noch 
vor jeder Sachfrage: Wie findet man sich in seinem SEIN 
vor, wie „tut man mit sich selbst“? 
In der ersten Person-Perspektive gesagt: Ich beginne 
mein In-der-Welt-Sein mit meinem Mit-mir-Sein. Schon 
in dem sich Gewärtig-Werden, dass ich bin, beginnt der 
erste Ansatz eines Dialogs: Ich bin, und ich bin umgeben 
von Anderem – was tu ich damit? Mit meinem Sein und 
mit dem Anderen beginnt ein Ergreifen, eine Ur-Inten-

Existenzielles Sein: Psychotherapeutisch gesehen:

•	Wo der Mensch sich selbst zum Anlie-
gen wird.

•	Wie er mit sich umgeht.

•	Woraus er sich entscheidet.

Existenzielles Sein erfolgt nicht, es ist nicht als Kau-
salprozess beschreibbar:

•	Existenz geht von Möglichkeiten der 
Wahl aus.

•	Existenz: wenn die Person durch ihre 
Entscheidungen sich selbst bestimmend 
handelt.

… es braucht das entscheidende Zutun der han-
delnden Personen. 

•	Existenz braucht Entschiedenheit, und 
sich Einlassen für ihren Vollzug. 

•	Existieren wird als gelebte Freiheit ver-
standen. 

Abb. 1. Überblick: Existenzielles Sein.



8     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

tionalität (ibid. 5, 8f), eine erste Stellungnahme. Wende 
ich mich dem Faktum zu, dass ich bin, und von Anderem 
umgeben bin? Nehme ich es auf? Mach ich mich auf da-
für? Ich bin und staune vielleicht, was da ist, und stolpere 
drüber und ich erlebe mich angefragt durch mein Sein 
und das Sein von Anderem. Im Antworten, im Darauf-
Zugehen, im Interesse, in der Zustimmung greife ich das 
Gespräch auf, gehe ich in Beziehung.
Also noch bevor ich ins Leben gehe, in die Lebendig-
keit eintauche, mich am Leben erfreue, es erleide, mich 
ergreifen lasse, selbst ergreife, hat schon ein erstes Ge-
spräch, ein erster Dialog mit der Tatsache, dass ich bin, 
mit meinem Sein stattgefunden (vgl. für eine ausführ-
lichere Darstellung der Personalen Seins-Beziehung Län-
gle S 2024; empirische Reflexionen zu Lebensbejahung 
und Lebensverweigerung im praktischen Alltag finden 
sich auch bei J. Rauch 2016).

2.3. Zur Beobachtbarkeit der Personalen Seins-
Beziehung

2.3.1. Umgehen und Existenz
Im existentiellen Forschen geht Scott D. Churchill an der 
University of Dallas (USA) dem existentiellen Verständ-
nis im Rahmen der Psychologie nach. Er lenkt den Blick 
darauf, wie jede Person zu einem ganz eigenen Umgehen 
in spezifischen Lebenssituationen findet, d.h. es geht ihm 
darum, auch in der psychologischen Forschung den Men-
schen in seiner Existentialität zu berücksichtigen (Churchill 
2014, 2022). Churchill konstatiert diesen Umstand im klas-
sischen naturwissenschaftlichen Forschungszugang in der 
Psychologie meist als marginalisiert. Um diesen Mangel 
zu beheben, greift er zur phänomenologischen Erkenntnis-
Haltung, um der Existenz Raum zu verschaffen (Churchill 
& Fisher Smith 2023). Sein Fokus ist in detaillierten phä-
nomenologischen Untersuchungen darauf gerichtet, wie 
eine individuelle Person mit ihrer Situation umgeht.

2.3.2. Mit-sich-Umgehen als Beziehung
Die Existenzanalyse fokussiert den Blick auf eine spe-
zifischere Fragestellung4, nämlich „Wie geht die Person 
mit sich in der Situation um“. Durch das „mit sich“ rückt 
man näher an die Person heran, wodurch eine psycholo-
gische Fragestellung nun auf eine psychotherapeutische 
zugespitzt wird. Letztlich will man nicht über den/die 
Patient:innen sprechen, sondern MIT ihr oder ihm: 
„Was machst du5 mit dir in der Situation, wie bist du 
selbst mit dir im Dialog und Abstimmung, letztlich wie 

4	 Vergleiche dazu die existenzanalytische Grundhaltung von A. Längle, beschrieben von S. Längle 2021 unter dem Titel: Wie macht das der Mensch? 
5	 In der existenzanalytischen Psychotherapie arbeiten wir i.d.R. mit einem „Sie“, hier zur Veranschaulichung der Begegnung wählen wir ein „Du“.

bist du in Beziehung mit dir in dieser Situation“. – Drei 
Punkte sind dabei wesentlich: 
Einerseits geht es um die Abstimmung mittels eines ko-
gnitiven und emotionalen (Fühlen und Spüren) Dialogs 
mit sich selbst und mit der Situation (wie es oben heißt: 
„[…] in der Situation“). Dialog bedeutet sich zuwenden, 
dem, was aus der Situation zu einem spricht und einen er-
reicht, und dann sich selbst dazu äußern. Dialog findet in 
einer Beziehung statt. Im Dialog tritt man aus dem Funk-
tionieren heraus (Heraustreten = existere).
Zweitens geht es um die Vertiefung der Beziehung zu 
sich durch ein Verstehen (von sich und den anderen) und 
damit ein Ernstnehmen des ganz Eigenen (im Text oben: 
„[…] du mit dir in der Situation“).
Drittens geht es über das Erleben und Fühlen hinaus, in 
ein Verarbeiten der Erfahrung durch ein Stellungneh-
men. Existentielles Mit-sich-Umgehen ist als personal 
entschiedenes Umgehen eingebettet in Wertbezüge. Um-
gang meint also nicht Funktionieren und Optimieren/Per-
fektion, sondern persönliche Stellungnahme. Umgang ist 
Handeln, das auf einer freien Entscheidung beruht. Stel-
lungnahme und Entschluss zu Handeln passieren nicht, 
sie sind aktiv gesetzt. In dieser eigenen Weichenstellung 
bringe ich mich ein und ordne mich nicht der Situation 
unter („was machst du mit dir in der Situation“). Dieses 
Ergreifen seiner selbst ist das spezifisch existentiell Ge-
staltende. Durch das Mit-sich-Sein kann der Mensch in 
jeder Situation für sich ein Wegbegleiter sein.
Diese drei Schritte entsprechen auch dem existenzanaly-
tischen Verständnis der Prozesse einer personalen Verar-
beitung eines Ereignisses, die unter dem Namen Persona-
le Existenzanalyse (PEA) geläufig sind (Längle A 2000, 
9ff; 2021, 66–71; 2026, 132ff)
Dieses theoretische Verständnis könnte ein Erklärungs-
hintergrund sein, aber weder erklären noch beurteilen wir 
in der phänomenologischen Forschung oder nehmen es 
als Norm. In dieser Forschung bleiben wir explorativ und 
nicht normativ orientiert. Die EA ist zwar eine Schulung 
des Blicks aus einer phänomenologisch erschlossenen 
Theorie, also ist man nicht ungebildet. Für die Beobach-
tung ist ein Verständnis der Sache blickschärfend, wie 
eine größere Auflösung beim Mikroskop. Dennoch ist 
man in der Beibehaltung der Offenheit nicht wertend für 
das sich Zeigende und insofern unvoreingenommen. 

2.3.3. Existenz und Beziehung
Wenn wir also davon sprechen, was machst du mit dir, 
wie bist du mit dir in Beziehung in einer Situation (hin-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     9

ORIGINALARBEIT

schauend, stellungnehmend, entscheidend), dann blicken 
wir dabei darauf, wie man sich in seinem Leben in die 
Hand nimmt und es gestaltet, was den Vollzug von Exi-
stenz beschreibt. In der Forschungs-Ausrichtung auf den 
Existenzvollzug fokussieren wir also unseren Blick auf 
die darin aufgenommene Beziehung. 
Wie tritt nun Beziehung als beobachtbare Größe zutage? 
Allgemein meint Beziehung ein miteinander zu tun ha-
ben, aufeinander eingehen, oder auch nur Anderes be-
rücksichtigen im eigenen Projekt. Dies „andere“ ist ein 
Gegenüber, und das kann man auch selbst sein, in einem 
inneren Dialog, einem Gespräch mit sich.
Die unter dem Begriff der Seins-Beziehung zusammen 
gefassten Beziehungs-Aspekte kommen vor allem darin 
zum Ausdruck 

	− was den Menschen bewegt,
	− in welche Annäherung bzw. Nähe er zu sich und zu 

seinem Leben kommt,
	− wie er sich selbst versteht,
	− in welche Zusammenhänge er sich bringt,
	− worauf er sich ausrichtet,
	− ob und was er ergreift,
	− ob und worauf er sich einlässt.

Diese Aspekte sind in der existenzanalytischen Anthro-
pologie als die Themen der Grundmotivationen (GM) 
formuliert als Grundlage eines existentiell gesunden Le-
bens. (u.a. Längle A 2021, 45–66; 2026, 98ff) Diese fun-
damentalen Beziehungsrealisierungen tragen in sich den 
Bedeutungsgehalt existenziellen Seins.

3. Forschungs-Frage 

Die Seins-Beziehung hat als inhaltliche Operationalisie-
rung die abstrakten Konzepte aus dem Forschungsbereich 
für die Untersuchung aufgeschlossen. Aus dem Offensein 
für die Lebenssituation, aus der Wahrnehmung der einem 
gemäßen persönlichen Möglichkeiten und aus der Ent-
schiedenheit für ein Handeln werden beobachtbare Inhalte.  
In der praktischen Umsetzung des Forschungsanliegens 
kommen wir zu folgender Forschungsfrage: 
Gibt es durch eine existenzanalytische Psychotherapie 
eine Veränderung in der personalen Seins-Beziehung bei 
Patient:innen?
Zeigt sich eine solche Veränderung in den Beziehungen 
zu sich, zur Mitwelt und zum Leben in einer Prae-Post 
Untersuchung?

6	 Vgl. dazu das Fassen des Gestimmtseins bei Heidegger (1967, § 29): z.B. „In diesem »wie einem ist« bringt das Gestimmtsein das Sein in sein »Da«. In 
der Gestimmtheit ist immer schon stimmungsmäßig das Dasein als das Seiende erschlossen, […].“ (ibid., 134) und „In der Befindlichkeit ist das Dasein 
immer schon vor es selbst gebracht, es hat sich immer schon gefunden, nicht als wahrnehmendes Sich-vor-finden, sondern als gestimmtes Sichbefinden.“ 
(ibid., 135) Vgl. auch Dorra (2016). F. Lleras (2020, 66) fasst es zusammen: „Der Mensch in seiner Situation ist immer schon gestimmt, und die jeweilige 
Weise des Gestimmtseins macht ihm sich und seiner Welt – Menschen und Dinge – je in einer bestimmten Weise zugänglich.“ 

7	 Vgl. dazu auch die bereits publizierten Interviewauswertungen (Längle S 2007, 2015, Längle S & Görtz A 2015; Längle S & Häfele-Hausmann S 2016) 

Also: Ergreift die Person sich, ihre Mitwelt und macht ihr 
Leben zum eigenen – oder nicht? – Wie macht sie das? 
Wie geht sie mit sich, der Mitwelt und der Tatsache – ein 
Leben zu haben – um. Was macht sie bzw. wie geht sie 
damit um und welche Erfahrungen hat sie diesbezüglich 
in sich präsent.6 

II. Methodisches Vorgehen – WIE schaue ich?

4. Forschungs-Methode 

Forschungsziel und Forschungsmethode müssen 
aufeinander abgestimmt sein, insofern ist in der Wis-
senschaft auch immer eine Entscheidung für einen be-
stimmten Beobachtungsprozess notwendig. Wir wollen 
eine Exploration mit offenem Ergebnis und nicht eine 
Hypothesenbestätigung. In einem weiteren Schritt ist ein 
definiertes Beobachtungs- und Auswertungsprocedere für 
die intendierte Beobachtung festzulegen7 (siehe die ein-
zelnen Forschungs-Schritte unter 6.4.).

4.1. Forschungs-Paradigmen 
Forschungs-Paradigmen sind Grundsatzentscheidungen 
in der Erkenntnishaltung. Sie stellen ein Grundverständ-
nis im gesamten Handeln der Erkenntnissuche dar, es ist 
eine spezifische Haltung des In-der-Welt-Seins.
Naturwissenschaft (NW) will die Natur messbar und Ein-
zelprozesse experimentell herstellbar machen, also muss 
sie die Natur berechenbar darstellen. Dies gibt ihrer Theo-
rie-Struktur die Form determinierter Zusammenhänge. Der 
Verständnishintergrund führt die beobachteten Wirkungen 
auf eine Ursache zurück, die aus dem Zusammenspiel der 
vorliegenden oder präparierten Anfangsbedingungen aus 
sich heraus die Wirkung in Gang setzt. Sie erfolgt kausal 
determiniert aus den Ursachen, die sie verursachen. Das 
wissenschaftliche Vorgehen sucht dabei die im Beobach-
tungsbereich der NW vorliegenden „allgemein gültigen“ 
Gesetzmäßigkeiten zu erfassen. Denen ist jeder Naturpro-
zess in der gleichen Weise unterworfen. Dieses Verständ-
nis formt ein Paradigma, ein Weltbild, eben das naturwis-
senschaftliche Weltbild (vgl. dazu auch die Untersuchung 
zu Geschichte und Paradigmen der Psychologie und Psy-
chotherapie von Slunecko & Benetka 2023, 51ff).
Die EA-Forschung will verstehen, was den einzelnen 
Menschen bewegt (vgl. Dilthey 1992; Gadamer 1990). 



10     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

Wir schauen, inwiefern jemand in seiner Beziehung zu 
sich, zur Mitwelt sowie zum Leben seine Entschieden-
heit und sein Handeln, seine Existenz (be)gründet. Um 
dies zu beobachten, suchen wir die konkrete individu-
elle Realisierung von Beziehungen bzw. Ansätzen dazu, 
welcher Art auch immer. Es geht also um Beziehung und 
Beziehungsgestaltung, worin Existenz realisiert wird, 
wobei Existenz nicht erfolgt, sie muss in die Hand ge-
nommen werden. Da Existenz nicht kausal determiniert 
zustandekommt, kann man sie auch nicht in einer kau-
sal-argumentierenden Forschung erfassen. Wir wollen 
Beziehungsqualitäten durch Exploration/Erkundung me-
thodisch zugänglich machen. Man geht dabei nicht von 
allgemeinen, abstrahiert definierten Elementen einer The-
orie vom Beziehungsgeschehen aus, also Beziehungs-
normen, mittels derer das Aufgefundene gemessen/ver-
messen, beurteilt, zugeordnet, also erklärt wird. Das wäre 
der naturwissenschaftlich ausgerichtete Zugang, wobei 
die Theorie sowohl die Orientierung in der Wahrnehmung 
und die Erklärung, als auch den Maßstab der Vermessung 
vorgibt. Den Menschen nur aus der Sicht der NW sehen 
zu wollen trägt die Vorannahme in sich, dass der Mensch 
in seinen Handlungen letztlich ein reines Kausalwesen 
ist und seine Handlungen aus den vorliegenden Bedin-
gungen (verursacht) erfolgen. Existentielle Phänomene 
wie eine Entschiedenheit zu finden und sich zu wagen, 
sich existentiell auf etwas einzulassen, werden dadurch 
ausgegrenzt (vgl. auch Benetka & Slunecko 2023).
Im Gegensatz zur NW ist die gegenständliche Forschung 
auf eine Exploration von subjektiven Ausformung der 
Lebensgestaltung und im Speziellen der Seins-Beziehung 
ausgerichtet. Mit dieser Ausrichtung der Untersuchung 
auf die individuelle, subjektive Seins-Beziehung ist not-
wendigerweise im methodischen Forschungszugang eine 
möglichst unvoreingenommene Annäherung an das Spe-
zifische des Individuums erforderlich. 
Diese Art der Unvoreingenommenheit kann von der NW8 
nicht bereit gestellt werden, da müssen wir zur Phäno-
menologie greifen. Die Phänomenologie nähert sich nicht 
auf der Basis der Kenntnis theoretischen Wissens dem 
„Forschungsgegenstand“. Sie geht nicht von Vorwissen 
aus auf Spurensuche nach der Manifestation von etwas, 
was gewiss ist, nach Gewusstem. Selbst dieses Wissen 
soll in der Unvoreingenommenheit hintan gestellt wer-
den, d.h. Vorwissen wird in eine Einklammerung (Epo-
ché) gestellt. Es geht um eine Qualität der Offenheit für 
das Einmalige, das Einzigartige des Individuellen. Dieses 
Einmalige möchte man nun aus der Sicht des subjektiven 

8	 Die NW hat sich gegen religiöse und weltanschauliche Weltbilder verwehrt und eine möglichst sachliche, objektive Haltung eingenommen. Aus unserem 
heutigen Blick wird diese selbst auch als eine Voreingenommenheit bzw. wird als ein spezifisches Weltbild gesehen (vgl. u.a. Heidegger 1967, 71).

Lebensverständnisses der untersuchten Person heraus 
verstehen.
Auch im Aufsuchen des Individuellen ist eine wissen-
schaftliche, d.h. eine dem Gegenstand angemessene, er-
giebige und reproduzierbare Vorgehensweise notwendig. 
Diese ermöglicht einen Zugang zum Forschungsgegen-
stand, der eine festgelegte spezifische Erschließung zur 
Hand gibt. Ein solches Zugangsinstrument für existen-
zielle Forschung fußt auf einer phänomenologischen Er-
kenntnishaltung. 

4.2. Phänomenologische Erkenntnishaltung
Hier kann man auf die Phänomenologie als Methode zu-
rückgreifen, wie sie in der Philosophie vor allem durch Hus-
serl (1901 erschienenen die Logischen Untersuchungen, 
1913 Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phäno-
menologischen Philosophie) und Heidegger (1927, Sein 
und Zeit) entwickelt wurde. Für die Anwendung in der exi-
stenzanalytischen Psychotherapie und in der existenzanaly-
tischen Forschung „ist Heideggers hermeneutische Wende 
(vgl. Heidegger 1967, §7) von Husserls Phänomenologie 
[leitend], wonach ‚Phänomen‘ das ist, was sich von ihm 
selbst her zeigt. […] Die Phänomenologie wird zu einer 
hermeneutischen, indem sie nicht von der Anschauung – 
von Objekten – sondern vom Verstehen ausgeht (Existenz)“ 
(Lleras 2000, 513).
Diese Phänomenologie gibt dabei den Leitfaden für die 
Formulierung einer von einer Kausalorientierung abge-
setzten Methode. „Der Ausdruck »Phänomenologie« 
bedeutet primär einen Methodenbegriff. Er charakterisiert 
nicht das sachhaltige Was der Gegenstände der 
philosophischen Forschung, sondern das Wie dieser.“ 
(Heidegger 1967, §7, 27, vgl. auch Heidegger 2005, 27)
Es geht dabei um eine offene Erkenntnishaltung, d.h. 
eine Offenheit der Ausrichtung in der Beobachtung und 
Wahrnehmung. Heidegger betont die Konsequenz der Of-
fenheit als Haltung: „Es ist daher von vornherein ausge-
schlossen, daß sie irgendwelche bestimmten inhaltlichen 
Thesen über Seiendes ausspricht und einen sogenannten 
Standpunkt vertritt.“ (ibid. 27f)
Wesenszüge einer solchen Haltung realisieren sich in 
einem Ablassen-Können von konkreten Erwartungen und 
Vorstellungen. Es ist ein Erkunden dessen, was einem 
entgegentritt, was auftaucht. Es ist eine Haltung der Of-
fenheit, fachlich und persönlich. Man ist offen für das, 
was die andere Person einem von sich zeigt. Denn wir 
wollen sie verstehen aus dem, was sie einem zeigt, nicht 
aus dem, was man hineinlegt, das wäre erklären. 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     11

ORIGINALARBEIT

M. Heidegger gibt unter den Begriffen Reduktion, Kon-
struktion und Destruktion (Heidegger 2005, 29ff) drei 
konkrete Richtlinien vor, die Weichenstellungen setzen 
für eine solche Erkenntnishaltung. In der Übertragung 
auf unsere Aufgabe erfordert es eine Hinwendung zur 
vorliegende Einzelsituation, eine Zuwendung im Hier 
& Jetzt. Dabei wird von vornherein ein generalisierter 
Anspruch auf Abgeschlossenheit und eine Endgültigkeit 
des Erkannten ausgesetzt. In einer Haltung des Wie-neu-
Hinschauens macht man sich selbst auf, rückt ab von 
Selbstverständlichkeiten im alltäglichen Gebrauch von 
Sprache, Begriffen, Vorstellungen, Weltbildern. In der 
Auflösung dieser „Naivität“ der Vorurteile öffnet man 
sich – in eine Offenheit für das Begegnende. Man reali-
siert eine solche Weltoffenheit durch ein Lassen: ein Ab-
lassen von Vorwissen und ein Zulassen, sich berichten zu 
lassen durch das, was sich als Phänomen zeigt. 

In der Umsetzung einer phänomenologischen Haltung 
sieht man sich vor zwei ganz persönliche Herausfor-
derungen gestellt, die auch Inhalt eines phänomenolo-
gischen Trainings in der Existenzanalyse darstellen.
1.	 Es fordert von einem die Ungewissheit auszuhalten, 

was hervor tritt, was auf einen zukommen könnte. Im 
Phänomenologischen ist man nicht (aus)gerüstet mit 
Vorwissen, wie im Alltag oder im naturwissenschaft-
lichen Paradigma. Man hat den orientierenden Halt 
des Sich-bereits-Auskennens abgelegt, man gibt die 
Sicherheit des Wissenden auf. Man erlebt sich anfangs 
in der Situation oftmals als orientierungslos, „ich hab 
keine Ahnung, was das ist“. Anstelle der Sicherheit 
des Sich-Auskennens muss ein anderer Halt kommen, 
der aus dem Sein-lassen-Können erwächst. Hier the-
matisiert sich die erste persönliche Voraussetzung exi-
stenzanalytisch gesehen als Thema der 1. Grundmo-
tivation (GM) (Längle A 2021, 113ff). Sie schlüsselt 
auf wie man in sich ausreichend die stabilisierenden 
Voraussetzungen erfährt, um sein zu können, um las-
sen und vertrauen zu können. Sie sind die Basis für 
Gelassenheit und Geduld. Also ein Selbsterfahrungs-
thema neben dem kognitiven Know-how. 

Dies stellt eine erste Stufe der Offenheit dar, eine Offen-
heit gegenüber der faktischen Welt. Und sie bildet eine 
Bedingung, um bereit zu sein, mir berichten zu lassen. 
Nicht ich berichte, ich LASSE mir berichten – ich kann 
offen sein und gelassen.
2.	 Zum anderen geht es auch um die Beachtung der emo-

tionalen Wahrnehmung. Die vorliegende sehr per-
sönliche Fragestellung schließt in vertiefender Weise 

9	 Von Astrid Görtz (2004) aus dem Kontext der Lebensqualitätsforschung.

auch Wahrnehmungen durch das Fühlen/Erfühlen und 
Spüren/Erspüren mit ein. Je präziser diese Wahrneh-
mung miteingebunden werden kann, desto differen-
zierter wesentlich/wesenhaft kann das Erfassen in der 
Wahrnehmung sein.

Dabei ist eine gute Wahrnehmung der eigenen Emotiona-
lität im Verbund mit einer Offenheit für das einen Bewe-
gende essentiell. Es braucht also ebenfalls eine Offenheit 
für das, was die andere Person in einem bewirkt, in einem 
auslöst. Da sollte man sich selbst gut verstehen und die 
eigene emotionale Voreingenommenheit ebenfalls fassen 
können. (Dies sind Selbsterfahrungsthemen der 2. und 3. 
GM) (ibid.)
Dies sind emotionale Voraussetzungen bei sich selbst für 
eine weitere Stufe der Offenheit gegenüber der emotio-
nalen Wirkung der anderen Person auf einen Selbst, um 
sich von ihr betreffen zu lassen, und dabei die andere Per-
son verlässlich ernst nehmen zu können, um sich auf sie 
einlassen zu können. (vgl. Längle S 2018)
Das Ergebnis dieser mehrstufigen (über alle 4 GM: Of-
fenheit für die Welt, für das Leben, für das Eigene und für 
die Zukunft) stabilen Offenheit ist eine Präsenz in Gegen-
wart eines Gegenübers. Diese Präsenz, diese Gegen-wär-
tigkeit (im Augenblick anwesend und offen sein) führt in 
ein Beziehungs- bzw. Begegnungsgeschehen.

5. Daten-Erhebung

In der Datenerhebung wenden wir uns dem Individuellen 
im Einzelnen zu. Diese Zuwendung geschieht durch eine 
Befragung in einer geschützten Situation mit einer Bezie-
hungsbasis. Es ist ein semi-strukturiertes Interview mit 
Fragen, die in offener Hinführung existentielle Themen 
ansprechen mit striktem Bezug zur eigenen Lebenserfah-
rung. Also wie steht diese Person in und zu ihrem Leben, 
zu eigenen Erfahrungen, Vorstellungen, Hoffnungen, 
Streben und dabei wollen wir mit der Fragestellung das 
der Person Wesentliche im ganz Eigenen ansprechen. Da-
bei richten wir den Blick auf die aktuelle Situation, das 
heute – Existenz findet im Hier und Jetzt statt. Und wir 
bringen offene existentielle Themen ein, nicht allgemei-
ne existenzielle Themen wie Tod, Angst, Freiheit, Verant-
wortung… wie es z.B. Irving Yalom (2010) erforscht hat.
Dieses Anliegen hat uns zur folgenden zentralen Frage 
geführt:
Was ist für dich ein gutes Leben?9 
Wir fragen, was einem zur Frage gegenwärtig ist, präsent 
ist, spontan sich anbietet. Wir können dabei die Person 
live erfahren im Vollzug des Antwortens.



12     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

Besonderes am Beginn einer Therapie sind die Inhalte 
der Seinsbeziehung den Patienten selbst häufig nicht 
zugänglich, nicht greifbar, nicht einsehbar, vielleicht 
sogar verwunderlich und fremd. Sie zeigen sich unter 
Umständen verschwommen, unklar, vage, manchmal 
sogar dumpf. Und somit sind sie nicht direkt erfragbar. 
Aber Beziehungs-Erfahrungen zeichnen allemal eine 
Spur im Menschen, im persönlichen Antworten zu ihrer 
Lebenserfahrung sind diese präsent. Im Erleben und in 
der Gestimmtheit zeigt sich, wie die individuelle Seins-
beziehung aktuell ausgeformt ist. Am Abschluss einer 
als gelungen bezeichneten Psychotherapie sollten sie als 
Beziehungsrealisierungen zumindest in einem gewissen 
Maß zugänglich geworden sein. 
Dieser Hauptfrage schließen sich noch Fragen zu den 
Grundmotivationen (GM) an. Und im Endinterview bei 
Therapieende bei manchen Studien auch eine Rück-
blicks-Frage, was für die Person auf dem Therapieweg 
bedeutsam war (vgl. Görtz 2019). 
Das beim Kongress der Gesellschaft für Logotherapie 
und Existenzanalyse (GLE) in Salzburg 2025 vorgestellte 
Fallbeispiel Zoran ist in der Publikation von S. Längle 
und S. Häfele-Hausmann (2016) in der Zeitschrift Exi-
stenzanalyse im Detail vorgestellt. 

6. Daten-Auswertung

6.1. Die Subjektivität der forschenden Person
In dieser Phänomenologischen Forschung ist man selbst 
als Subjekt in der Forschung maßgeblich. Man ist das 
„Mittel“, in dem sich Eindrücke eindrücken und diese 
sind subjektiv und je nach Persönlichkeit, Biographie 
etc. nimmt man bestimmte Elemente wahr, besser wahr, 
weniger wahr. Es zeigt sich in wiederholten Gruppenar-
beiten, dass sich diese persönlichen Unterschiede in der 
Wahrnehmung ergänzen. Die unterschiedlichen Gefühls-
reaktionen werden auf ihr zugrundeliegendes Gespür hin 
verarbeitet und vertieft, wobei sich erweist, dass der In-
halt der Wahrnehmung konvergiert.

Praktisch gesehen ist darauf zu achten: Subjektiv bedeu-
tet nicht, dem eigenen Wissen unkritisch Priorität zu ge-
ben und die andere Person durch das eigene Wissen und 
Erfahrungen zu erklären. Wenn z.B. ein Patient mit ei-
ner Suchterkrankung auf die Frage „Was ist für Dich ein 
gutes Leben?“ mit „Drogenfrei, sportlich, ähm a Arbeit 
[…]“ antwortet, resoniert das i.d.R. in einem. Verschie-
denste Gedanken oder Impulse können in einem aufkom-
men. Es können eher zuwendende Gedanken sein wie 
z.B. „ja, das klingt gut, du hast erkannt, dass es wichtig ist 
drogenfrei zu sein“, oder auch „ja hoffentlich drogenfrei, 

sonst macht Therapie ja eh keinen Sinn“, oder vielleicht 
eher zweifelnde Gedanken „drogenfrei klingt gut, bist du 
aber wirklich motiviert? Hört sich nicht so an“, oder auch 
abwertende Gedanken „drogenfrei, sportlich und eine 
Arbeit – das sind ja nur Wünsche“. All diese Gedanken 
sind legitim und in einer Selbstverständlichkeit einsich-
tig. Dabei schöpft man allerdings aus einer von Vorwis-
sen und Vorerfahrung (u.a. Biographie, Erfahrungen zu 
bestimmten Themen, Wertvorstellungen, Einstellungen 
etc.) geprägten Erkenntnishaltung. Dieses aus dem eige-
nem Vorwissen sich artikulierende Ich entspricht einer 3. 
Person-Perspektive – die Konsequenz dieser Herange-
hensweise ist durch das Hervortreten von Urteilen und 
Wertungen erlebbar: Sobald diese Gedanken da sind und 
ich nun diesen nachgehe, mache ich etwas mit seiner Ant-
wort. Ich lasse ein Bild entstehen, ich (be)werte sie, ord-
ne sie zu, teile sie ein, beurteile sie, ich trage meine Er-
fahrungen und Wissen hinein, ich erkläre seine Antwort. 
D.h. ich und meine Sichtweise werden zum Mittelpunkt 
und nicht mehr die andere Person, deren Aussage ich  
eigentlich untersuchen möchte. 
Diese Anwendung von Vorwissen gibt uns eine schnelle  
Orientierung und ist für den Alltag, wie auch in der For-
schung in einem kausal-deterministischen Paradigma 
sehr praktisch und zentral. Um jemanden näher zu kom-
men, ist sie allerdings hinderlich, denn durch mein Vor-
wissen geht mir das Gegenüber (die zu untersuchende 
Person) als Individuum verloren.

In der vorliegenden Forschung werden die Daten in der 1. 
Person Perspektive erhoben. Man fragt nach persönlichen 
Sichtweisen, wie es charakteristisch ist in der qualitativen 
Forschung. Um den Menschen in seiner ganz persön-
lichen existenziellen Haltung zu erreichen, bedarf es für 
die Auswertung/Analyse einer begegnenden Haltung mit 
einem DU, einer 2. Person-Perspektive. Also auch in der 
Interviewauswertung braucht es die phänomenologischen 
Offenheit einer Du-Perspektive. Im vorgenommenen Be-
schreibungsprozess tritt man in einen Dialog mit der sich 
im Interview äußernden Person (vgl. Gadamer 1990). 
Dialog bedeutet in diesem Kontext erstens der befragten 
Person Raum zu geben sich zu zeigen, zweitens von 
einem selber Zeit, d.h. auch Gelassenheit und Geduld, 
um sich mit dieser Person bekannt zu machen und sie in 
ihrer Eigenart an sich herankommen zu lassen. Und drit-
tens eine Aufmerksamkeit dafür aufbringen, was einem 
auffällt (dabei das einem Auffallende nicht im Kontext 
einer Theorie abspeichern, sondern als zu dieser Person 
gehörig belassen) und so die andere Person erfahren. Man 
möchte verstehen, worum es der Person in ihrer Antwort 
geht und dabei ihr begegnen.



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     13

ORIGINALARBEIT

Das bedeutet also:
	− NICHT in eine Dominanz aus der Subjekt-Objekt 

Trennung gehen – wie im naturwissenschaftlichen Pa-
radigma, im Cartesianischen Rationalismus, wo man 
eine vom Subjekt konzipierte, eine theoriegeleitete 
Erklärung des Objekts anstrebt.

	− NICHT die Vorinformiertheit des bereits Bescheid-
Wissens aufgreifen, wobei das Subjekt das Objekt er-
klärt. Das erklärende Subjekt, also der Forscher, stülpt 
sich gleichsam drüber, damit macht man jedes Objekt 
zu einer Sache, es wird festgeschrieben. 

	− Denn damit geschieht eine Reduktion auf eine Theo-
rie, auf ein Modell, das immer abstrahiert allgemeine 
Grundzüge beschreibt, aber nicht das Individuelle be-
rücksichtigt, so wie es in der 3. Person-Perspektive 
der Fall ist. Dies ist eine Form über das Andere, über 
das Objekt zu verfügen, Hartmut Rosa (2018) spricht 
in dem Kontext in seinem Buch Unverfügbarkeit so-
gar von Aggression.

6.2. Praktische Auswirkung der phänomeno- 
logischen Haltung
Die phänomenologische Haltung ist eine VERSTEHENDE  
Haltung auf Augenhöhe, eine die befragte Person respek-
tierende Haltung, sie ernst nehmend, ihr gerecht wer-
dend, eine phänomen-geleitete Erkenntnishaltung. – Das 
bedeutet, eine spezielle Perspektive einzunehmen, um 
aus einem im Alltag eher ungewöhnlichen Blickwinkel 
zu schauen, womit auch ein Paradigmenwechsel im Welt-
zugang gegenüber dem Alltagsverständnis verbunden ist.

Ein Paradigma gibt eine Selbstverständlichkeit im for-
schenden Tun vor, es bildet den Hintergrund für die Hal-
tung im Zugang, für ein Weltbild und Weltverständnis. 
Man kann im wissenschaftlichen Tun zwischen den Para-
digmen wechseln, sie mit Bedacht und bezogen auf den 
jeweiligen Anwendungsbereich wählen. Diese verschie-
denen Welt- und Erkenntniszugänge haben unterschied-
liche Aufgaben und Stärken. Letztlich ergänzen sie einan-
der.

6.3. Phänomenologisch-Hermeneutisches Vorgehen 
in der Interview-Analyse im Überblick 
Zusammenfassung (s. Abb. 2): Die phänomenologische 
Vorgehensweise in unserem Forschungsprogramm be-
ginnt mit einer sachlichen Beschreibung, die schrittweise 
übergeht in das Fassen des erfahrenen Eindrucks durch die 
Aussage und Stimme der befragten Person. Die gehobenen 
Eindrücke werden wiederum in Frage gestellt (Destrukti-
on, „stimmt das wirklich so?“) und dabei auf ihre Anknüp-
fung an der sachlichen Beobachtung überprüft: Woran 
kann der Eindruck festgemacht werden? Auf der Basis die-
ser von  Denk- und Fühl-Voreingenommenheit bereinigten 
Eindrücke treten durch ein Erspüren die sich aus der Sache 
zeigenden Phänomene hervor. Diese phänomenologisch-
hermeneutische Exploration macht persönliche Umgangs- 
und Beziehungsweisen sowohl in ihrer Erscheinungsweise 
als auch in der Bedeutung, die sie für das Individuum hat, 
fassbar und individuell differenziert sichtbar.

Abb. 2: Der Weg zum Erspüren des Phänomens. 



14     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

6.4. Die Schritte des phänomenologisch-hermeneu-
tischen Vorgehens
Die grundlegende Basis ist die phänomenologische Hal-
tung der Offenheit und Vorurteilsprüfung mit den Fragen: 
Was zeigt sich? Und Ist es wirklich so? Ein weiterer Aus-
gangspunkt kommt aus der existenzanalytischen Anthro-
pologie, die auch die Emotion als eine Wahrnehmung 
beschreibt (Längle A 2003b, 202). Die Existenzanalyse 
beschreibt drei Kanäle, mit denen der Mensch Informa-
tionen wahrnehmen kann: (1) die Kognition (parallel zur 
1. Grundmotivation (GM)), (2) das Fühlen (parallel zur 
2. GM) und (3) das Spüren (parallel zur 3. GM) (Längle  
A 2021, 63, 113). Jede Wahrnehmungsart ist u.a. aus 
Vorerfahrungen geschult (oder belastet) und ist im All-
tag mit Voreingenommenheiten behaftet. Für die wissen-
schaftliche Anwendung bedarf es daher einer Prüfung des 
Eindrucks auf Voreingenommenheiten auf kognitiver, af-
fektiver und personaler Ebene. Dabei wird im phänome-
nologischen Draufschauen das Alltägliche aus der Selbst-
verständlichkeit gehoben und in einer möglichst offenen 
Wahrnehmung (vgl. Kap. 4.2.) neu in den Blick genom-
men, jeweils in der Frage: Ist es wirklich so? 
Unter diesen Voraussetzungen wird die Aussage ana-
lysiert. Im ersten Schritt geht es in einer Beschreibung 
darum, wie sich die befragte Person äußert und das mög-
lichst genau aufzugreifen. Es werden anhand des Tran-
skripts und der Stimme einerseits die Fakten, also was 
sagt die Person und andererseits das Wie, die eigene Art 
des Ausdrucks und der Stimme beschrieben. Dabei ach-
tet man darauf, sich selbst nicht mit eigenen Begriffen 
einzubringen und ebenso sich nicht durch theoretische 
Begriffe, Abstraktionen oder Erklärungen von der Per-
son zu entfernen. Sondern man versucht mittels der Ori-
ginalsprache möglichst nah an der Person zu bleiben, 
d.h. beim Was mittels einer Minizusammenfassung von 
dem, was diese Person selbst sagt (mit den Begriffen, die 
diese Person eingebracht hat) und beim Wie mittels ei-
ner möglichst alltagssprachlichen, erfahrungsnahen Be-
schreibung der Ausdrucksweise. Dabei geht es darum die 
ganz spezifische Eigenart im Ausdruck herauszuschälen, 

10	In Längle S & Häfele-Hausmann S (2016, 66ff) wird die Phänomenologisch-Hermeneutische Analyse an dem Beispiel Zoran ausgeführt. Aus diesem 
Artikel stammen folgende Beispiele zur Erläuterung:

	 Deskription der Fakten (Was): Zoran benennt auf die Frage „Was ist für Dich ein gutes Leben?“ vier Themen. Seine vollständige Antwort ist: drogenfrei; 
sportlich; a Arbeit; gut mit der Familie auskommen; und abschließend: das wär‘s dann… 

	 Beschreibung der Ausdrucksweise (Wie): a Arbeit ist als Substantiv eine Benennung, und damit ein zeitstabiler Begriff: hier wird eine Tätigkeit, die – 
wenn sie vollzogen wird und im Fluss ist – im Grunde ein Verb ist, in der Substantivierung aus dem zeitlichen Fluss herausgehoben und ganz generell 
abstrahiert benannt. Darin ist sie gelöst von der Zeit- und Person-Gebundenheit des Verbs. In einem Satz wäre das Substantiv jedoch ergänzend zum Verb 
(Substantiv-Verb Universalie in fast allen Sprachen).

	 gut mit der Familie auskommen ist in der Grundform des Verbs (Infinitiv) ausgedrückt, die nicht durch Person, Numerus, Zeit und Modus näher bestimmt 
ist. Die Wortbezeichnung Infinitiv (zu lat. infinitum, wörtl. „das Unbegrenzte“) meint also „das Unbestimmte“, vergleiche dazu auch den deutschen Be-
griff Nennform. Das Verb zeigt in dieser grammatikalischen Form nicht die Konkretion des Vollzugs an, sondern die Tätigkeit ist nur benannt.

sachlich zu beschreiben und dabei was sich zeigt deutlich 
zu machen, d.h. wie bringt sich diese Person selbst zum 
Ausdruck, wie zeigt sie sich, wie tritt sie vor mich hin.10 
Durch die Offenheit und Zuwendung zu den Beschrei-
bungen des Was und Wie drückt die Art des Anderen eine 
Spur in der wahrnehmenden Person ein. Diese so entstan-
denen Eindrücke können sich in verschiedensten Formen 
niederschlagen. Durch die Selbst-Zuwendung werden sie 
deutlicher erlebbar und machen sich als Spüren, Fühlen, 
Emotionen, Bilder, Affekte, Copingreaktionen (CR), Im-
pulse etc. bemerkbar. 
In dieser Forschung wollen wir im Grunde die Phäno-
mene durch ein Erspüren erfassen (d.h. „Was sagt mir 
diese Art?“). Denn phänomenologische Wahrnehmung 
von Wesentlichem und Wesenhaften geschieht über ein 
Erspüren (Längle A 2021, 89). Allerdings ist einem ein 
solches Erspüren nicht unbedingt unmittelbar zugäng-
lich, v.a. nicht, wenn man das Gegenüber nicht leibhaftig 
vor sich hat, was bei Forschungen mittels Transkript und 
Tonträger der Fall ist. Daher nutzen wir die ganze Breite 
der subjektiven Wahrnehmungen und Reaktionen auf die 
Eindrücke (von den CR über den Affekt bis zum Spüren) 
und arbeiten uns dann schrittweise an das Erspüren heran. 
Dabei werden diese Eindrücke auf ihren Gehalt aus der 
emotionalen Wahrnehmung hin vertieft, wobei eruiert 
wird, was das Spezifische im Eindruck ist, was darin ent-
halten ist und wahrgenommen wurde. In diesem Schritt 
findet gleichzeitig auch eine Vorurteilsprüfung statt. Es 
wird geschaut, ob sich der Eindruck an den Fakten und/
oder Ausdrucksweise des Interviews festmachen lässt. 
Lässt sich der Eindruck, der durch etwas aus der Stim-
me bzw. verbalen Form (was auch immer) entstanden 
ist, nicht am Interview festmachen, hat der Eindruck ver-
mutlich primär mit einem selber zu tun (das „was auch 
immer“ spezifiziert sich zur eigenen Erfahrung, Biogra-
phie, Einstellung, Wertesystem etc.). Wenn hingegen der 
Eindruck am Interview nachvollziehbar festzumachen ist, 
dann wurde etwas von der anderen Person wahrgenom-
men (das „was auch immer“ spezifiziert sich zu seiner/
ihrer Not, Schwere, Lebenskraft etc.). Dies entspricht den 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     15

ORIGINALARBEIT

Phänomenen.11 
Über die auf Vorurteile überprüften Eindrücke, die nun 
auf das Spezifische, auf das Phänomen vertieft wurden 
zeigt sich Wesentliches. Anders ausgedrückt: über 
Phänomene erkunden wir Wesentliches.
Dieses phänomenologische Ergebnis kann man dann im 
Anschluss immer auch durch die „Brille“ einer Theorie 
interpretieren, was einem weiteren Schritt entspricht.

Resümee

In der phänomenologisch-hermeneutischen Exploration 
von Patienten-Interviews kommt zum Vorschein, inwie-
fern die Person ihr eigenes Leben ergreift in der Bezie-
hung zu sich, zur Mitwelt und zum Leben (Personale 
Seins-Beziehung). Sie macht persönliche Umgangs- und 
Beziehungsweisen fassbar und individuell differenziert 
sichtbar.
Phänomenologie bringt den ergriffenen Dialog, das ge-
lebte Gespräch und ihr Erreicht-worden-Sein schon in 
den kleinsten Nuancen zur Darstellung. Nicht erst wenn 
es von der befragten Person aktiv thematisiert wird, son-
dern bereits in der Art des Antwortens. In der Art des 
Sprechens spiegelt sich diese Beziehungsaufnahme, in-
sofern wird diese PERSONALE SEINS-BEZIEHUNG 
sichtbar, noch bevor sie explizites Thema wird.
Phänomenologisch-Hermeneutische Forschung ermög-
licht den Menschen in seinem eigenen Draufschauen auf 
sich und seine Situation, in seinem Blick und Erleben zu 
erfassen – so wie er sich situativ selbst begreift, ergreift 
und zeigt.
Diese Selbstwahrnehmung und Selbstdarstellung zeigt 
sich bei Persönlichkeitsstörungen meist nur in subtilen 
Spuren – um sie zu fassen, bedarf es eines mikrosko-
pischen Vorgehens („Mikro-Phänomenologie“). 

Phänomenologie leitet an, in einer Offenheit und einer 
geprüften Vorurteilsenthaltung auf eine andere Person 
zuzugehen und gleichzeitig ihr Raum zu geben, um sich 
in ihrer Art des in der Welt-Seins zu zeigen. Ihre Art wird 
gelten gelassen (angenommen) und auf ihre persona-
le Seins-Beziehung hin erkundet. Auf dieser Grundlage 

11	Weiter im Beispiel (Längle S & Häfele-Hausmann S 2016, 68ff.):
	 Eindrücke: Knapp, nüchtern; „Frag nicht weiter“; Er setzt eine Grenze; Distanzierung; Isoliert, nicht in Beziehung zu Menschen; Zweifel: Will er das 

wirklich?; […]
	 Vertiefung und Vorurteilsprüfung der Eindrücke: „Isoliert, nicht in Beziehung zu Menschen“ > In der Ausdrucksweise ist keine Bezogenheit auffindbar; 

er und die Inhalte sind isoliert voneinander, außer am Schluss, in der Grenze, da ist eine gewisse Bezogenheit auf sich selbst (das wär´s dann). – d.h. in 
diesem Eindruck hat man was von Zoran wahrgenommen.

	 „Zweifel: Will er das wirklich?“ > Das sind meine Zweifel, warum sollte er das nicht wollen? Dafür gibt er keinen Anhaltspunkt. Aber: Für mich ist es 
nicht überzeugend. Warum brauche ich Überzeugendes? Hier kann ich nur in abwartender Latenz bleiben. – d.h. dieser Eindruck wird verworfen.

	 Phänomene: Als Bsp. ist eines von mehreren Phänomenen: Er und die vier Lebensthemen (Drogen, Sport, Gesundheit, Familie) sind isoliert voneinander. 
Er selbst wirkt in Distanz zu den eigenen Themen.

können durch den Vergleich von Erhebungszeitpunkten 
(Therapie-Beginn und Therapie-Ende) Entwicklungs-
prozesse im Hinblick auf die personale Seins-Beziehung 
sichtbar gemacht werden.

Literatur

Bauer E J (2003) „Ich hab eigentlich vor NICHTS Angst!“ Der existentiale 
Sinn der Angst bei Heidegger und in der Existenzanalyse. Exi-
stenzanalyse 20, 2, 2003, 12–24

Bauer E J (2016) Verstehen als Existenzial menschlichen Daseins. Existenz- 
analyse 33, 1, 2016, 4–14

Benetka G & Slunecko T (2023) Psychologie – eine Wissenschaft des „ge-
störten Weltbezugs“? Journal für Psychologie 31,1,2023, 38–58, 
Gießen: Psychosozial Verlag

Churchill S D (2014) Encyclopedia of Critical Psychology, New York: 
Springer, 1389–1402

Churchill S D (2022) Essentials of Existential Phenomenological Research. 
Washington: American Psychological Association

Churchill S D & Fisher Smith A M (2023) Existenzielle phänomenologische 
Forschung. Eine verstehend-geisteswissenschaftliche Alternati-
ve für die Psychologie. Journal für Psychologie, 31(1), 82–102

Dilthey W (1910/1992) Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geis-
teswissenschaften. Gesammelte Schriften VII, Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht

Dorra H (2016) Gestimmtes Verstehen. Da-sein als Befindlichkeit. Existen-
zanalyse 2016, 33, 1, 52–55 

Frankl V E (1990) Der leidende Mensch. Anthropologische Grundlagen der 
Psychotherapie. München: Piper

Frankl V E (1991) Der Wille zum Sinn. Ausgewählte Vorträge über Logo-
therapie. München: Piper 

Gadamer H-G (1990) Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-
schen Hermeneutik. Tübingen: J.C.B. Mohr (Siebeck) 6°

Görtz A (2004) Existentielle Lebensqualität. Ein neuer Ansatz innerhalb der 
Lebensqualitätsforschung und sein Nutzen als OutcomeKriteri-
um in der Psychotherapieforschung. Existenzanalyse 2004, 21, 
1, 4–16 

Görtz A (2019) „Was hat mir Geholfen?“ – Wirkelemente im Therapiepro-
zess aus Patienten-Sicht. Ein Beitrag zur Psychotherapie-Pro-
zessforschung Existenzanalyse 36, 1, 2019, 15–43

Heidegger M (1967) [1927] Sein und Zeit. 11. Auflage Tübingen: Niemeyer
Heidegger M (2005) Die Grundprobleme der Phänomenologie. GA Band 

24, Frankfurt: Seminar Klostermann 
Husserl E 1901 [2013] Logische Untersuchungen. Hamburg: Felix Meiner
Husserl E 1913 [2009] Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phäno-

menologischen Philosophie. Hamburg: Felix Meiner
Längle A (1998) Verständnis und Therapie der Psychodynamik in der Exi-

stenzanalyse. Existenzanalyse 1998, 15, 1, 16–27
Längle A (2000) Die „Personale Existenzanalyse“ (PEA) als therapeu-

tisches Konzept. In: Längle A (Hg) Praxis der Personalen Exi-
stenzanalyse. Wien: Facultas, 9–37

Längle A (2003a) Psychodynamik – die schützende Kraft der Seele. Ver-
ständnis und Therapie aus existenzanalytischer Sicht. In Längle 
A. (Hg) Emotion und Existenz. Wien: Facultas, 111–134

Längle A (2003b) Lexikalische Kurzfassungen zu Emotion und Existenz. In 
Längle A. (Hg) Emotion und Existenz. Wien: Facultas, 201–220

Längle A (2013) Lehrbuch zur Existenzanalyse – Grundlagen. Wien: Fa-
cultas, wuv

Längle A (2021) Existenzanalyse und Logotherapie. Stuttgart: Kohlhammer

https://www.researchgate.net/profile/Amy-Fisher-Smith?_tp=eyJjb250ZXh0Ijp7ImZpcnN0UGFnZSI6InByb2ZpbGUiLCJwYWdlIjoicHJvZmlsZSJ9fQ
https://www.researchgate.net/publication/372435350_Existenzielle_phanomenologische_Forschung_Eine_verstehend-geisteswissenschaftliche_Alternative_fur_die_Psychologie?_tp=eyJjb250ZXh0Ijp7ImZpcnN0UGFnZSI6InByb2ZpbGUiLCJwYWdlIjoicHJvZmlsZSJ9fQ
https://www.researchgate.net/publication/372435350_Existenzielle_phanomenologische_Forschung_Eine_verstehend-geisteswissenschaftliche_Alternative_fur_die_Psychologie?_tp=eyJjb250ZXh0Ijp7ImZpcnN0UGFnZSI6InByb2ZpbGUiLCJwYWdlIjoicHJvZmlsZSJ9fQ
https://www.researchgate.net/publication/372435350_Existenzielle_phanomenologische_Forschung_Eine_verstehend-geisteswissenschaftliche_Alternative_fur_die_Psychologie?_tp=eyJjb250ZXh0Ijp7ImZpcnN0UGFnZSI6InByb2ZpbGUiLCJwYWdlIjoicHJvZmlsZSJ9fQ


16     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ORIGINALARBEIT

Längle A (2022) Die existenzielle Wirkung in Therapie und Beratung. Die 
Ur-Intentionalität als Grundlage für das Überspringen des „zün-
denden Funkens“ im Gespräch. Existenzanalyse 39, 2, 2022, 4–15

Längle A (2026) Existenzanalyse – existentielle Zugänge zur Psychothera-
pie. Wien: Facultas, 2. Überarbeitete Ausg.

Längle A, Görtz A, Rauch J, Jarosik H., Haller R (2000) Effektivitätsstudie 
zur Existenzanalyse. Explorativer Vergleich mit anderen Psy-
chotherapiemethoden im stationären Setting. In: Existenzana-
lyse 17, 3, 17–29 

Längle A, Görtz A, Rauch J, Jarosik H, Haller R (2014) Wirksamkeit exi-
stenzanalytischer Psychotherapie bei SuchtpatientInnen im sta-
tionären Setting. Eine explorative prä-post Studie. In: Psycho-
logische Medizin 25, 2, 13–19 

Längle S (2007) Phänomenologische Forschung in der Existenzanalyse. 
Existenzanalyse 24, 2, 2007, 54–61

Längle S (2015) Methode zur Praxis Hermeneutisch-Phänomenologischer 
Forschung. Existenzanalyse 32, 2, 2015, 64–70

Längle S (2018) Begleitung als Profession. Existenzanalyse 35, 1, 2018, 
7–19

Längle S (2021) Wie macht das der Mensch? Die Orientierung am subjek-
tiven Erleben im Werk von Alfried Längle. Ein Beitrag zum 70. 
Geburtstag. Existenzanalyse 38, 1, 2021, 41–56

Längle S (2024) Die Personale Seinsbeziehung. Forschung zur existenti-
ellen Lebens-Affirmation. Anleitung zur phänomenologisch-
hermeneutischen existenzanalytischen Forschung. Skriptum 
zur Verwendung im ULG-Existenzanalyse. (Wird auf Anfrage 
zugesandt)

Längle S, Görtz A (2015) Lebensqualität vor und nach stationärer Sucht-
therapie. Quantitative und qualitative Forschungsergebnisse im 
Vergleich. Existenzanalyse 32, 2, 2015, 51–63

Längle S, Häfele-Hausmann S (2016) Übungen zur Phänomenologischen 
Forschungsmethode. Existenzanalyse 33, 2, 2016, 65–74 

Lleras F (2000) Phänomenologische Haltung. In: Stumm G, Pritz A (Hg) 
Wörterbuch der Psychotherapie, Wien: Springer, 513–514

Lleras F (2020) Existenzanalyse und Hermeneutik. Existenzanalyse 37, 2, 
2020, 62–73

Rauch J (2016) Lebensbejahung und Lebensverweigerung im praktischen 
Alltag. In: Längle S & Gawel B (Hg) (2016) Themen der Exi-
stenz – Existenz in Themen. Ein Lesebuch zur Existenzanalyse. 
Wien: Facultas, 155–161

Rosa H (2018) Unverfügbarkeit. Wien: Residenz Verlag 
Slunecko T & Benetka G (2023) Geschichte und Paradigmen der Psycholo-

gie und Psychotherapie. Wien: Facultas
Yalom I D (2010) Existenzielle Psychotherapie. EHP – Edition Humani-

stische Psychotherapie. Bergisch Gladbach: Kohlhage

Anschrift der Verfasserinnen:

Dr. Silvia Längle

silvia.laengle@existenzanalyse.at
 

Mag.a Angelika S. Längle, MSc

angelika.laengle@existenzanalyse.at



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     17

PLENARVORTRAG

1. Hinführung

Spannungen, Konflikte, Polarisierungen – das sind keine 
leeren Worte, keine rein theoretischen Begriffe, sondern 
Wirklichkeiten, die in unserer Welt und unserem Leben 
omnipräsent sind. Speziell in den letzten Monaten hat 
sich der Eindruck verstärkt, dass diese Phänomene immer 
mehr überhandnehmen und ein ernstes, beinahe unlösbares 
gesellschaftliches Problem darstellen. In vielen Ländern 
ist eine Disruption der politischen und wirtschaftlichen 
Ordnung wahrzunehmen. Demokratische Gesellschaften 
sind tief gespalten durch politische Extreme, ideologische 
Kämpfe und unversöhnliche Polarisierung. In vielen Re-
gionen der Welt wüten blutige Kriege und regieren Hass 
und Lüge. Selbst in unserer kleinen, alltäglichen Lebens-
welt des Alltags begegnen uns immer häufiger unerbitt-
lich und fanatisch ausgetragene Konflikte, die jegliche 
Konsensbereitschaft vermissen lassen.
Warum, so müssen wir uns fragen, kam es in letzter Zeit 
zu dieser Zunahme an Kompromisslosigkeit, Radikalis-
mus, Unversöhnlichkeit und sogar Gewaltbereitschaft? 

Oder handelt es sich dabei nur um ein subjektives Ge-
fühl? Auf die Welt als Ganzes bezogen mag das zutreffen, 
nicht aber im Blick auf die westlichen, demokratischen 
Gesellschaften, wo das Ausmaß, in dem diese Erschei-
nungen festzustellen sind, doch neu ist. – Die tieferen 
Gründe für die konstatierte Tendenz zu Extremismen und 
Polarisierungen sind natürlich vielfältig, haben meines 
Erachtens aber, gesellschaftlich-anthropologisch betrach-
tet, vor allem mit zwei Problemkonstellationen zu tun: 
Zum einen sind es die zahlreichen großen humanitären, 
ökologischen, gesellschaftlichen und politischen Krisen 
und Umbrüche, von denen die Menschen immer unmit-
telbarer betroffen sind. Man denke an die Auswirkungen 
der Klimaveränderung, die wachsende Macht der Künst-
lichen Intelligenz, die Kriege in und um Europa, die Ero-
sion der Wirtschaftsordnung und den Trend zu autoritären 
politischen Systemen. Die tägliche Konfrontation mit die-
sem Szenarium ruft in vielen Menschen Angst und Verun-
sicherung hervor. Angst sucht aber, so zeigt die therapeu-
tische Erfahrung, gerne Halt in Extremen (vgl. Riemann 
2009, 142ff; Zirfas 2020, 69ff). Zum anderen erklärt sich 

POLARITÄT –  
GRUNDPRINZIP DES LEBENS UND BEDINGUNG  

VON LEBENDIGKEIT
Emmanuel J. Bauer

Gegensätze bergen ein destruktives Potenzial in sich. Sie kön-
nen das individuelle wie gesellschaftliche Leben belasten oder 
zerstören, zu unversöhnlichen Brüchen, zerrissenen Seelen, un-
überwindlichen Polarisierungen und todbringenden Kriegen 
führen. Gegensätzlichkeit ist aber ursprünglich nicht primär ein 
Potenzial der Bedrohung, sondern der Lebendigkeit. Sie ist eine 
Grundkonstitution der Wirklichkeit und des Lebens als solches. 
Insbesondere ist konkretes menschliches Leben nicht denk-
bar ohne Polarität, es ist nicht lebendig ohne die konstruktive 
Spannung von gegensätzlichen Momenten. Ohne statische 
Kräfte verliert sich das Dynamisch-Aktive ins Formlose, ohne 
die kreative Kraft des Ursprünglichen friert die Aktivität in star-
rer Regelhaftigkeit ein. Personales Sein kann sich nur entfalten, 
wenn es von einem Ursprung in der Innerlichkeit des Menschen 
getragen ist und zugleich sich selbst auf das „Du“ hin transzen-
diert. Wo die dynamische Spannungseinheit fehlt, nicht durch 
die gegenläufige Kraft der Polarität ausbalanciert wird, geht 
die Lebendigkeit verloren. Die Polarität kippt in die tödliche 
Falle neutralisierenden Stillstands oder polarisierender Extreme. 
Das Faktum, dass Gegensätzlichkeit zur Grundstruktur des Le-
bens gehört, sollte schließlich anregen, manche psychische 
Störung anders zu verstehen und zu behandeln.

SCHLÜSSELBEGRIFFE: Gegensätzlichkeit, Lebendigkeit, 
Ursprünglichkeit, Innerlichkeit, Profil, Selbst-Transzendenz, 
Verantwortung

POLARITY – BASIC PRINCIPLE OF LIFE AND PRECONDITION FOR 
VITALITY

Opposites entail destructive potential. They can burden or de-
stroy individual and social life, lead to irreconcilable rifts, torn 
souls, insurmountable polarization and deadly wars. However, 
oppositeness is originally not primarily a potential of threat, but 
of vitality. It is a basic constitution of reality and of life as such. 
Especially, concrete human life is inconceivable without pola-
rity, it is not alive without the constructive tension of opposing 
moments. Without static forces, the dynamic-active loses itself 
in formlessness, without the creative power of the original, ac-
tivity freezes in rigid regularity. Personal being can only unfold 
if it is borne by an origin in the inwardness of the person and at 
the same time transcends itself towards the ‘Thou’. Where the 
dynamic unity of tension is missing, where it is not balanced by 
the opposing force of polarity, vitality is lost. Polarity tips over 
into the deadly trap of neutralizing standstill or polarizing ex-
tremes. The fact that oppositeness is part of the basic structure 
of life should ultimately inspire us to understand and treat some 
psychological disorders differently.

KEYWORDS: oppositeness, vitality, originality, inwardness, 
profile, self-transcendence, responsibility



18     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

die Problematik aus dem narzisstischen Grundcharakter 
der spätmodernen Gesellschaften, der das Fühlen, Den-
ken und Handeln der Menschen bestimmt. Aus Sorge 
um den je größeren Selbstwert befindet sich das Ich des 
Einzelnen stets im Modus der Selbst-Behauptung und 
im Dauereinsatz um die perfekte Selbst-Inszenierung. 
Der eigene Vorteil und die eigene Machtposition sind 
die oberste Norm des Zusammen-, oder besser des Ne-
beneinanderlebens der Menschen. Everyone (not just Mr. 
Trump) does everything they can to be the greatest. 
Die angeführten zwei zentralen Hintergrundfaktoren – 
Angst angesichts einer von Krisen geschüttelten Welt und 
maligne narzisstische Grundtendenzen der Gesellschaf-
ten – ergeben eine gefährliche toxische Mischung. Denn 
Menschen mit Angst und schwachem Selbstwert fühlen 
sich durch Kritik und Auffassungsdifferenzen sowie ge-
nerell durch Fremdes nicht nur in Frage gestellt, sondern 
auch häufig angegriffen. Sie leiden unter der Unübersicht-
lichkeit der modernen Welt und nehmen Andersheit und 
insbesondere Gegensätzlichkeit als Bedrohung wahr. Als 
Reaktion darauf suchen sie Halt und Selbstbestätigung in 
einer möglichst großen Eindeutigkeit der Überzeugungen 
und in einer möglichst festen individuellen Identität. Je 
massiver die Diversität als Bedrohung gesehen wird, de-
sto größer ist die Gefahr, in Extremismus abzudriften. 
Und je unsicherer, gegensätzlicher, uneindeutiger und un-
übersichtlicher die Verhältnisse sind, desto mehr boomen, 
wie die Gegenwart zeigt, identitäre Bewegungen.
Angesichts dieses gesellschaftlichen Befundes ist also 
keinesfalls zu leugnen, dass Gegensätze grundsätzlich ein 
destruktives Potenzial in sich bergen können. Häufig sind 
sie eine große Belastung für das individuelle und gesell-
schaftliche Leben, nicht selten zerstören sie dieses sogar. 
Unversöhnliche Gegensätze beschwören irreparable Brü-
che oder extreme Polarisierungen herauf. Innerseelische 
Spannungen führen zu innerer Zerrissenheit und generie-
ren psychopathologische Erscheinungen.
Doch ist zu bedenken, dass dies nur die eine Seite und 
gewissermaßen nur die an der Oberfläche des Seins in Er-
scheinung tretende Dimension des Gesamtphänomens der 
Gegensätzlichkeit ist. Meine Ausführungen verfolgen die 
Intention, auch dessen andere Seite und tiefere Dimensi-
on in den Blick zu nehmen. Das heißt vor allem, bewusst 
zu machen, dass Gegensätzlichkeit nicht ursprünglich 
und primär eine destruktive, zerstörerische Kraft ist. Im 
Gegenteil legt ein phänomenologischer Zugang zur Wirk-
lichkeit den Schluss nahe, dass das Konkret-Lebendige, 
insbesondere das konkrete personale Menschsein seiner 

1	 „Nicht verstehen sie, wie mit sich selbst Auseinanderstrebendes mit sich selbst übereinstimmt (διαφερόμενον ἑωυτῷ ὁμολογέει). Zurückspannende (zu-
rückgewandte) Verbindung (παλίντροπος ἁρμονίη) wie beim Bogen und der Leier (Lyra).“ Diels/Kranz, Bd. 1, 1961, 22 B 51.

ontologischen Struktur nach konstitutiv von Gegensätz-
lichkeit geprägt ist. Polarität darf also nicht als eine Be-
drohung des Lebens, sondern muss vielmehr als die Be-
dingung der Lebendigkeit des Lebens betrachtet werden. 
Zum Problem wird Gegensätzlichkeit erst dort, wo diese 
nicht integriert und deren Spannung nicht ausgehalten 
wird. Denn erst unter diesen Bedingungen gewinnt die 
Polarität die destruktive Gestalt der Polarisierung.
Der Gedanke, dass die Gegensätzlichkeit ein konstruk-
tives und konstitutives Prinzip des Seienden darstellt, ist 
in der Philosophie grundsätzlich nicht neu. Schon Pytha-
goras († nach 510 v. Chr.) und seine Anhänger:innen gin-
gen von Gegensätzen als den Prinzipien des Seienden aus, 
insbesondere von der Spannung zwischen Begrenzendem 
und Unbegrenztem. Infolge der wesenhaften Verschie-
denheit von Grenze (πέρας) und Unbegrenztem (ἄπειρον) 
hatte sich, so Philolaos († nach 399 v. Chr.), eine Welt-
ordnung nur deshalb bilden können, weil die Harmonie 
(ἁρμονία) als verbindendes Element dazugekommen ist 
(vgl. Diels/Kranz, Bd. 1, 1961, 44 B 6). Begründer der 
Gegensatzphilosophie im engeren Sinn ist aber der Vor-
sokratiker Heraklit von Ephesus († 465). Er versteht das 
Wesen der Wirklichkeit als eine dynamische Spannungs-
einheit. Alles naturhafte Sein verdankt seine Lebendig-
keit der wirkmächtigen Struktur der Gegensätzlichkeit, 
was die Menschen in ihrer oberflächlichen Betrachtung 
der Wirklichkeit oft nicht begreifen. „Das widereinan-
der Strebende zusammengehend; aus dem auseinander 
Gehenden die schönste Fügung (τὸ ἀντίζουν συμφέρον 
καὶ ἐκ τῶν διαφερόντων καλλίστην ἁρμονίαν).“ (Diels/
Kranz, Bd. 1, 1961, 22 B 8). Er verdeutlicht diesen Ge-
danken mit Hinweisen auf das Alltagsleben. Wie beim 
Bogen und der Leier die Einheit einander widerstrebender 
Kräfte die Funktion des Ganzen garantieren,1 so sind die 
ontologischen Gegensätze des Seienden in einer größeren 
Ordnung und Harmonie verbunden und sichern auf die-
se Weise dessen Lebendigkeit. Daraus eröffnet sich auch 
der philosophische Sinn seiner bekannten Thesen, dass 
das ewig-lebendige Ur-Feuer (πῦρ ἀείζωον) die ordnende 
Kraft von allem und der Krieg (πόλεμος) der Vater aller 
Dinge (πάντων μὲν πατήρ) sei (vgl. Diels/Kranz, Bd. 1, 
22 B 30 und 53). 
Die Gegensätzlichkeit blieb in der Philosophie als Pro-
blem stets virulent (vgl. Speyer 2025, 46ff). Man denke 
vor allem an die Diskussionen im Mittelalter und der 
Renaissance, ob und wie in Gott Vielfalt der Eigenschaf-
ten und Einheit des Wesens widerspruchsfrei zu denken 
sei. Bekannt wurde vor allem der Topos der „coinciden-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     19

PLENARVORTRAG

tia oppositorum“ bei Nikolaus von Kues († 1464), mit 
dem er zum Ausdruck bringen will, dass Gott als die ab-
solute Einheit alle Gegensätze in sich aufhebt und dem 
Sein nach zugleich über aller Gegensätzlichkeit und Ver-
schiedenheit steht. Hegel löste die Gegensätzlichkeit in 
die Dialektik auf, welche er als das dynamische Grund-
prinzip der sich ständig weiterentwickelnden Geschichte 
des Wissens und des Seins verstand. Doch damit wird 
die Gegensätzlichkeit des Gegensatzes aufgehoben und 
mutiert zur inneren Logik des Selbstentfaltungsprozesses 
eines Subjekts. Demgegenüber entdeckt die Lebensphi-
losophie des 19. und 20. Jahrhunderts und in ihrem Ge-
folge auch die Existenzphilosophie den Gegensatz als ein 
Grundelement des Lebendigen als solchen. Das kann er 
nur sein, wenn die Gegensätzlichkeit als Gegensätzlich-
keit ontologisch bestehen bleibt. Unter den Vertretern 
dieser Sichtweise ist Romano Guardini (1885–1968) her-
vorzuheben, der in seiner Schrift Der Gegensatz (1925) 
explizit den Versuch unternahm, den Gegensatz als kon-
stitutive Grundkategorie des Lebens zu entfalten und für 
das Verständnis des konkreten Menschseins fruchtbar zu 
machen. Die folgenden Ausführungen nehmen von Guar-
dinis Ansatz ihren Ausgangspunkt und entwickeln einige 
seiner Gedanken weiter. Dazu ist von vornherein klarzu-
stellen, dass ich im Unterschied zu ihm die Gegensätze 
synonym auch Polaritäten nennen werde.

2. Was bedeutet Gegensätzlichkeit?

Um einschätzen zu können, ob und inwiefern die Polari-
tät die Bedingung der Lebendigkeit des Lebens ist, müs-
sen wir klären, was hier mit Gegensätzlichkeit gemeint 
ist und was nicht. Anders gesagt: Wie muss Gegensätz-
lichkeit verstanden werden, damit ihr diese fundamentale 
und konstruktive Funktion zukommen kann? Folgende 
Gesichtspunkte sind dafür zu berücksichtigen:
a)	 Gegensätzlichkeit bzw. Polarität darf nicht mit kontra-

diktorischer Widersprüchlichkeit, also der Verbindung 
von sich gegenseitig radikal ausschließenden, aufhe-
benden Aussagen oder Inhalten, verwechselt werden. 
Wenn also in unserem Kontext von der ontologischen 
Polarität des Lebendig-Konkreten die Rede ist, wird 
dadurch nicht das Widerspruchsprinzip infrage ge-
stellt, weder in seiner logischen noch in seiner onto-
logischen Gestalt. Der Satz vom Nicht-Widerspruch 
gilt seit Aristoteles als eines der grundlegenden Seins- 
und Erkenntnisprinzipien. In seiner Metaphysik heißt 
es: „Es ist unmöglich, dass dasselbe demselben zu-
gleich und in derselben Hinsicht zukommt und nicht 
zukommt.“ (Aristoteles 1982, IV, 3, 1005b 19f) In 

seiner logischen Lesart ist und bleibt das Nicht-Wi-
derspruchsprinzip – wie schon Aristoteles unterstrich 
– die Grundlage vernünftiger, konstruktiver, wahr-
heitsorientierter Diskussion. Zwei einander (kontra-
diktorisch) widersprechende Aussagen können nicht 
beide zugleich wahr sein. Wer in einer Diskussion 
derartige Aussagen zugleich und in derselben Hinsicht 
trifft und als Wahrheiten behauptet, kann nicht ernst 
genommen werden. Das ontologische Nicht-Wider-
spruchsprinzip bleibt dagegen die Bedingung für die 
Konsistenz eines selbstständigen Seienden. Seiendes 
kann, insofern es ist, nicht zugleich und in derselben 
Hinsicht sein und nicht sein.

b)	 Von dem ausgeschlossenen ontologischen Widerspruch 
ist die ontologische Gegensätzlichkeit, wie schon be-
tont, zu unterscheiden. Diese besagt gerade keine kon-
tradiktorische Widersprüchlichkeit von sich absolut 
negierenden Momenten, sondern meint eine spezielle 
Art von Polarität, nämlich eine spannungsgeladene 
Gegensätzlichkeit von unterschiedlichen Kräften und 
Strukturen bzw. entgegengesetzten Dimensionen des 
lebendig-konkreten Seienden, die aber zugleich auf-
einander verwiesen sind und irgendwie zusammen-
gehören. Für Guardini bedeutet Gegensatz, „daß zwei 
Momente, deren jedes unableitbar, unüberführbar, un-
vermischbar in sich steht, doch unablöslich miteinan-
der verbunden sind; ja gedacht nur werden können an 
und durch einander“ (Guardini 1998, 41).

c)	 Die konträren Elemente und Wirklichkeiten schließen 
einander also nicht absolut, sondern nur relativ aus. 
Kurz gesagt: Es besteht das eigentümliche Verhältnis 
von relativer Ausschließung und zugleich relativer Ein-
schließung (vgl. Guardini 1998, 81). Dies meint eine 
Relation, in welcher unterschiedliche Momente, Seiten 
und Kräfte des einen Lebendigen einander in ihrem An-
sich-Sein ausschließen, in ihrer konkreten Manifestati-
on aber zugleich einander in gewissem Sinn vorausset-
zen. Um dieses Paradox nachvollziehen zu können, ist 
es hilfreich, sich in die Dynamik in Richtung jeweils 
eines Pols einzulassen und diese Bewegung mit allen 
Konsequenzen durchzuspielen, so als ob es den ande-
ren Pol nicht gäbe, und dann die umgekehrte Denkbe-
wegung zu vollziehen.

d)	 Diese Art von qualitativer Verschiedenheit und blei-
bender Bezogenheit ist wiederum nur möglich, weil 
die polaren Momente je für sich eine relative Autono-
mie besitzen und bewahren. Sie sollen daher in ihrer 
Eigendynamik weder zurückgedrängt noch gar ausge-
löscht werden. Letzteres wäre auch gar nicht möglich. 
Sie bleiben ihrer Potenzialität nach in der konkreten 
Wirklichkeit des Konkret-Lebendigen nämlich immer 



20     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

bestehen, müssen allerdings im Zuge ihrer Verwirkli-
chung in ein gutes Verhältnis kommen.

e)	 Überdies kann es sich auch nicht um eine Gegen-
sätzlichkeit handeln, die auf der Divergenz von zwei 
unterschiedlichen eigenständigen Substanzen beruht, 
sonst könnten die gegensätzlichen Momente ja nicht 
in ein und demselben lebendigen Seienden wirksam 
sein.

f)	 Gegensätzlichkeit darf auch nicht als Dialektik be-
griffen werden. Denn in einer dialektischen Spannung 
schlägt das eine Element ins gegensätzliche um und 
geht auf höherer Ebene eine neue Einheit mit diesem 
ein. Damit läge eine Art dialektischer Versöhnung vor, 
welche eine Auflösung der Polarität bedeutete und 
damit auch die ontologische Konstitution des Leben-
digen untergrübe. Denn nur wenn die Gegensätzlich-
keit bestehen bleibt, ist garantiert, dass die gegensätz-
lichen Kräfte jene Art von Spannung erzeugen, die 
eine dynamische Lebendigkeit statt lebloser Gleich-
heit oder stumpfer Ausgeglichenheit bewirkt.

g)	 Schließlich meint Gegensätzlichkeit nicht eine Denk- 
und Vorgangsweise, die man heute als Trumpismus 
bezeichnet, also nicht Widersprüchlichkeit, Sprung-
haftigkeit und Willkür hinsichtlich der vertretenen 
Positionen, unter Einsatz von Taktik, Lüge und Irre-
führung.

3. Die fundamentalontologische Polarität  
des Lebendig-Konkreten

3.0. Vorbemerkungen zum Verständnis von  
Person und Leben

Nachdem dargelegt wurde, was in diesem Kontext unter 
Gegensätzlichkeit verstanden wird, wollen wir uns der 
Frage zuwenden, welche ontologischen Polaritäten sich 
nun tatsächlich zeigen, wenn wir die Bedingungen für die 
Lebendigkeit des Konkret-Lebendigen im Allgemeinen 
und des konkreten menschlichen Person-Seins im Beson-
deren näher beleuchten?
Bevor wir allerding in medias res gehen, müssen noch 
zwei Vorüberlegungen angestellt werden:
Zum einen gilt es zu bedenken, dass es, wie schon ge-
hört, bei den Polaritäten um gegensätzliche Momente 
des einen konkreten, lebendigen Wesens geht. Wenn wir 
daher das Prinzip der Polarität auf den Menschen anwen-
den wollen und davon ausgehen, dass er Person ist, ist 
dieser Schritt nur möglich und sinnvoll, wenn wir unter 
Person nicht bloß ‚etwas‘ am Menschen, sondern den 
Menschen in seiner Ganzheit verstehen. Die Gegensätz-

lichkeit könnte nicht als Grundstruktur auch spezifisch 
personaler Dimensionen des menschlichen Lebens wahr-
genommen werden, wäre der Mensch nicht als lebendiges 
Ganzes Person, sondern Person nur eine mehr oder we-
niger vorhandene oder aktivierte Eigenschaft des Men-
schen. Dieser Punkt verdient Beachtung, insofern von 
den im Folgenden dargestellten Polaritäten nur die erste 
die Dimension des Konkret-Lebendigen als solchen, die 
anderen vier aber das Leben unter der Voraussetzung der 
personalen Konstitution des Menschen betreffen.
Zum anderen müssen wir, da es um das Konkret-Leben-
dige geht, kurz der Frage nachgehen, was unter Leben zu 
verstehen ist. Nicht zuletzt aus dem Grund, weil Leben 
– sowohl in der Philosophie als auch in den Naturwis-
senschaften – ein äußerst schwieriger und umstrittener 
Begriff ist, den seinem Wesen nach Ambivalenzen und 
Differenzen und die Herausforderung von deren kon-
struktiver Koexistenz prägen (vgl. Toepfer 2017, 159f). 
Unter phänomenologischem Gesichtspunkt können wir 
festhalten: Leben impliziert Eigenaktivität, Bewegung, 
Wirksam-Sein und Dynamik. Das gilt für organisches 
Leben ebenso wie für ganzheitlich begriffenes bio-psy-
cho-soziales Leben. Diese dynamischen Eigenschaften 
heben das Leben von toter Materie ab. Die klassische 
Philosophie machte deswegen das Leben vom Vorhan-
densein einer inneren Bewegungskraft abhängig. Das 
Lebendige zeichnet sich nach Platon durch Autokinesis, 
d.h. durch artgemäße Selbstbewegung, aus, welche sich 
wiederum der Seele verdankt, die deswegen als das Prin-
zip des Lebens gilt (Platon 1990, 66–71: 245c–e). Diese 
Auffassung wird von Aristoteles und der späteren philo-
sophischen Tradition dadurch spezifiziert, dass Leben mit 
der Naturgemäßheit verknüpft wird. Nach Thomas von 
Aquin († 1274) besitzen jene Wesen Leben, die einen 
Selbststand besitzen und sich gemäß der eigenen Natur 
selbst bewegen (secundam suam naturam movere seip-
sam) bzw. zur Tätigkeit antreiben können (vgl. Thomas v. 
A. 1934, I, 18, 2 co). Auch in der naturwissenschaftlichen 
Definition von Leben spielen die Selbstbewegung bzw. 
leicht abgewandelt die Selbsterhaltung weiter eine große 
Rolle. Die moderne Biologie definiert, durchaus noch im 
aristotelischen Geist, das Leben anhand der Grundakti-
vitäten eines komplexen Systems und spricht dann von 
einem Lebewesen, wenn bei einem Seienden ein Aufbau 
aus organischen Zellen, Reizbarkeit (das heißt die Fähig-
keit, auf Umwelteinflüsse zu reagieren), Stoffwechsel, 
Fortpflanzung, Vererbung und Wachstum gegeben sind. 
Diese Fähigkeiten bilden eine Art homöostatisches Bün-
del von Eigenschaften, die durch die Funktion verbunden 
sind, gemeinsam den lebendigen Fortbestand des kom-
plexen Systems zu garantieren (vgl. Toepfer 2017, 161ff).



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     21

PLENARVORTRAG

3.1. Dynamische Fülle vs. Geformte Gestalt

Leben ist also grundsätzlich durch dynamisches Tätig-
sein und autopoietische Fähigkeiten gekennzeichnet. 
Auch menschliches Leben manifestiert sich sowohl auf 
biologisch-leiblicher als auch auf seelisch-geistiger Ebe-
ne durch Aktivität. Der Mensch erlebt sich als lebendig, 
insofern er sich selbst verwirklicht, und zwar seinem 
eigenen Wesen gemäß. Dabei ist dieses Leben stets im 
Wandel und Werden begriffen. Das besondere, den Men-
schen von anderen Lebewesen unterscheidende Charak-
teristikum ist sein Person-Sein. Dieses kommt vor allem 
darin zur Erscheinung, dass der Mensch stets auf etwas 
aus ist. Intentionalität, Ausgerichtet-Sein auf ein ange-
strebtes Noch-Nicht und Zeitlichkeit sind Bedingungen 
und Wesenszüge des menschlichen Daseins. Der Mensch 
ist nicht einfach seine Natur, sondern er verhält sich zu 
ihr. Er verhält sich also zu sich selbst, aber auch zur Mit-
welt und zu den Bedingungen seines Daseins und ist in 
dieser Weise immer auf etwas aus. Er geht nicht auf im 
Faktischen, sondern orientiert sich am Möglichen. Diese 
intentionale Struktur und Aktivität begründet das stän-
dige Sich-neu-Entwerfen und Selbst-Werden, was wiede-
rum Zeitlichkeit voraussetzt.
Sinn und Ziel der intentionalen Akte des Menschen ist 
das Leben, und zwar in seiner Fülle. Leben offenbart 
sich als urwüchsige Kraft und Energie. Dessen Fülle und 
Lebendigkeit steht dem Phänotyp nach in einem inneren 
Zusammenhang mit der erwähnten Aktivität: Je mehr 
sich das Leben weitet, je mehr es strömt und fließt, de-
sto lebendiger scheint es zu sein. Je mehr Aktivität, desto 
vollkommener. Aber die Fülle ist nur die halbe Sache: 
Denn ohne feste Struktur verschwimmt das mensch-
liche Leben in Orientierungslosigkeit, ohne Gelassenheit 
und Ruhe verliert es sich in Hektik. Und ohne formende 
Grenze und Gestalt verpufft das Leben im Chaos. Anders 
gesagt: Reine Aktivität wird zu einem sich vergeudenden 
Aktivismus und Dynamismus, reine Fülle zum Form-
losen und somit auch zum Wesenlosen und Unfassbaren. 
Doch es gilt auch die andere Seite: Unter dem Diktat der 
statischen-absichernden Elemente würde das Leben aber 
umgekehrt sklerotisch erstarren und zum Erliegen kom-
men und als reine Form in der Abstraktheit des Formalen 
und der legalistisch-pedantischen Regelhaftigkeit ausge-
höhlt werden. Leblosigkeit da wie dort.
Damit wird deutlich: Nur wenn beide, an sich gegensätz-
lichen, Kräfte am Werk sind, kann das Leben lebendig 
sein (vgl. Guardini 1998, 33ff). Das aktiv Wirkende und 
Dynamische muss ein gesundes Maß an fester Struktur 
und Stabilität aufweisen, damit es zu einer spannungs-
geladenen elastischen Bewegung kommt. Und die reine 

Fülle benötigt eine konturierende Form, ein ausgewo-
genes Maß, eine gewisse Entschiedenheit, damit das Le-
ben als lebendige Gestalt in Erscheinung treten kann. Erst 
wenn die Kräfte, Akte, Beziehungen etc. eine ontische 
wie auch teleologische innere Konsistenz aufweisen, 
stellt sich so etwas wie Gestalt oder personales Profil ein. 
Es geht um eine konturierte Fülle bzw. um eine „lebende 
Gestalt“ (Schiller 1984, 179), wie Friedrich Schiller es 
nennt. Leben muss gestaltet und Gestalt muss lebendig 
sein. Er sieht das wahrhaft menschliche, personale, schö-
ne Leben konstituiert durch die Polarität von Stofftrieb 
und Formtrieb, also durch sinnlich-emotionale unbändige 
Kräfte des Leibes und formende, gestaltende, moralisch-
besonnen agierende Kräfte der Vernunft. Kooperieren die 
beiden Kräfte, „wird der Mensch mit der höchsten Fülle 
von Dasein die höchste Selbständigkeit und Freiheit ver-
binden“ (Schiller 1984, 175), also Fülle und Erfüllung in 
Würde und Freiheit erleben.

3.2. Kreative Ursprünglichkeit vs. Kultivierende 
Disposition

Leben will, insofern es lebendig ist, produktiv sein, et-
was schaffen, Neues hervorbringen. Die Lebensphiloso-
phie hob diesen Gedanken für das Leben im Allgemeinen 
hervor. Der deutsche Philosoph und Soziologe Georg 
Simmel (1858–1918) beispielsweise betonte in diesem 
Sinne: „Dem Leben, dem immer in irgendeinem Sinn 
zeugenden, ist es eigen, mehr Leben hervorzubringen, ein 
Mehr-Leben zu sein.“ (Simmel 1984, 24).
Das Leben im Allgemeinen und insbesondere das mensch-
liche Leben ist offensichtlich umso lebendiger, je mehr es 
von schöpferischer Kraft erfüllt ist. Gefragt ist Kreativi-
tät, Initiativ- und Innovationskraft, darüber hinaus aber 
auch Ursprünglichkeit des Tuns, Autarkie und Eigenwirk-
samkeit. Für den Menschen ist es von größter Bedeutung, 
sich selbst als Anfang und Quellgrund des eigenen Tuns 
zu erfahren. Er erlebt sich dann als autark und ursprüng-
lich, wenn er in sich selbst steht, seinem Wesen gemäß 
handelt und aus eigener Kraft etwas schafft. Je mehr die 
Aktivität genuin aus der eigenen Natur geschieht, desto 
ursprünglicher ist sie und desto mehr Lebensschwung 
wird sich mit ihr einstellen. 
Lebendigkeit korrespondiert also mit der Verwirklichung 
des Vermögens, schöpferisch und ursprünglich zu sein. 
Weil der Mensch Person ist, trägt bei ihm die Initiativkraft 
den Charakter der Freiheit. Kreativität und Ursprünglich-
keit nehmen ihren Ausgang in der existentiellen Freiheit 
und sind vom Willen zum Sinn motiviert. Kurz gesagt: 
Die Person in ihrem schöpferischen Tun will innerlich 
frei sein und Sinnerfüllung finden. Das setzt voraus, dass 



22     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

ihr Handeln mit den eigenen Überzeugungen und Werten 
übereinstimmt, der Eigenart der eigenen Natur angemes-
sen ist und der Mitte des eigenen Wesens entspringt.
Je mehr also mein Handeln dem eigenen Wesen ent-
spricht, ich ganz in meinem Tun aufgehe und dabei die 
Erfahrung mache, ganz ich selbst zu sein, desto zwang-
loser ist mein Handeln, desto freier und überzeugender 
bin ich in meinem Tun. Darin offenbart sich das tiefste 
Wesen menschlicher Freiheit, nämlich die „Selbstge-
hörigkeit“ (Guardini 1998, 152) der Person im eigenen 
Existenzvollzug. Der Mensch ist in seinem Handeln nicht 
(oder zumindest nicht bloß) als Durchgangsmedium 
fremder Kräfte, nicht restlos die Wirkung von Ursachen, 
sondern er erfährt in sich etwas, worin er sich selbst ge-
hört und das ihn ermächtigt zu entscheiden, welche Grün-
de ausschlaggebend werden sollen. In dieser dispositiven 
Dimension der Wahlfreiheit sollte sich der Mensch idea-
lerweise in seinem ganzen Sein frei fühlen, weil er ganz 
aus sich entscheidet, seinem Wesen gemäß handelt und 
darin sich selbst zum Ausdruck bringt, was ich als perso-
nale Freiheit oder (mit Guardini) als Wesensfreiheit verst-
ehe. Ist beides gegeben, vollzieht sich lebendige Freiheit, 
erfährt der Mensch, dass er sein eigener Herr und ganz er 
selbst ist (vgl. Guardini 1994, 103).
Das schöpferische Wirken des Menschen birgt aber, ganz 
im Sinne der Gegensätzlichkeit, neben der Schönheit des 
freien Selbstausdrucks auch eine im gewissen Maß be-
drohliche Ambivalenz in sich. Denn Kreativität hat im-
mer etwas Spontanes, Abenteuerliches, Grenzen Spren-
gendes, ja Revolutionäres an sich, manchmal nimmt sie 
aber auch den Charakter des Haltlosen und Zerstöre-
rischen an.
Weiters ist auch zu bedenken, dass rein produktive, be-
dingungslose Ursprünglichkeit und voraussetzungsloses 
Anfang-Sein für endliche, stoffgebundene Wesen nicht 
möglich ist. Die absolute Kreativität ist der Schöpferkraft 
Gottes vorbehalten. Menschliches Schaffen ist immer auf 
Vorgegebenes angewiesen und trägt daher als solches 
in einem gewissen Maß unabdingbar auch den Charak-
ter des Disponierens. Alles, was ich als endliches Wesen 
hervorbringe, gleichsam in die Welt setze, ist konfrontiert 
mit Vorbedingungen, baut auf bereits Vorhandenem auf 
und muss sich in gewissem Maß in die bestehende Welt 
einfügen (lassen). Ansonsten bliebe es ein erratischer 
Block in der Wirklichkeit der Welt. Leben hat unter die-
sem Gesichtspunkt einen responsiven Charakter und be-
deutet ein Neu-Ordnen, Verfügen oder Kultivieren. An 
dieser Stelle kommt beim Menschen das Moment der 
Selbstbeherrschung und der Verantwortung ins Spiel. 
Unter der Voraussetzung des Person-Seins besteht das 
disponierende Moment des Lebens darin, die bestehende 

Persönlichkeitsstruktur und die vorhandenen Ressourcen 
zu erkennen, anzunehmen und in eine neue Konstellation 
zu bringen. Man könnte in diesem Zusammenhang auch 
von einer Art der Selbst-Optimierung auf der Basis der 
Selbst-Annahme sprechen.
Analog zur strukturellen ontischen Konstitution des Kon- 
kret-Lebendigen braucht also auch schöpferische Le-
bendigkeit beide Pole der Gegensätzlichkeit, nämlich 
Ursprünglichkeit und Disposition. Soll sich produktive 
Ursprünglichkeit nicht im Utopischen oder Exaltierten ver-
lieren, muss sie beim Gegebenen ansetzen und sich kon-
struktiv einbringen. Soll disponierende Verfügung nicht im 
Formalen oder Ewig-Gleichen erstarren, braucht sie Kre-
ativität.

3.3. Selbst-Transzendenz vs. Selbst-Immanenz

Zur Eigenart des Lebens gehört zudem grundsätzlich eine 
gewisse Form der Innerlichkeit. Dies trifft auf das Leben 
des Menschen in besonderer Weise zu. Hier spricht man 
oft von Selbst-Immanenz. Lebend ist der Mensch sich 
selbst inne, sieht und fühlt sich von innen, durchwohnt 
sich als Ganzes. Das betrifft den Leib genauso wie die see-
lisch-geistige Dimension. Die Innerlichkeit ist der Grund 
für die intuitive Empfindung eines Menschen, im Sinne 
des „habitare secum“ bei sich zu wohnen und sich selbst 
zu besitzen (vgl. Bauer 2023, 15f). Tatsächlich lehrt uns 
die eigene Erfahrung: Je mehr wir aus einer Mitte heraus 
leben, desto ganzheitlicher, harmonischer und lebendiger 
empfinden wir uns und unser Leben. Diese Art der Selbst-
Immanenz ist in gewissem Maße im Menschen grundge-
legt, sie lässt sich aber pflegen und gezielt vertiefen. Dies 
geschieht etwa durch die Aneignung einer kontemplativen 
Haltung, also dadurch, dass der Mensch versucht, bewusst 
innezuhalten, ganz zu sich zu kommen, sich immer wie-
der zu sammeln, tief in die innere Ruhe einzutauchen und 
besonnen aus der Mitte heraus zu leben (vgl. Bauer 2020, 
370ff).
Doch ausschließlich oder einseitig die Innerlichkeit zu 
suchen, bedeutete à la longue, sich in sich selbst zu ver-
graben. Dies führt letzten Endes zur existentiellen Ersti-
ckung. Ohne tätige Lebensäußerung und mutiges Lebens-
wagnis verkommt das Selbst-Sein früher oder später zum 
bloßen Selbig-Sein. Das Leben käme ins Stocken, das 
frische Wasser würde schal, die Zeit bliebe stehen. Doch 
das ist nicht möglich, da existentielle Zeit immer eine 
bewegte ist und wir kontinuierlich in der Spannung von 
Nicht-Mehr und Noch-Nicht stehen. Dementsprechend 
hat menschliches Leben den natürlichen Drang, aus sich 
herauszugehen, den eigenen inneren, engen Horizont zu 
übersteigen und außer sich zu stehen. Voraussetzung für 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     23

PLENARVORTRAG

diese Bewegung ist eine gesunde Aggression und die 
Haltung des Sich-selbst-Loslassens. Personal-existentiell 
betrachtet, geht es dabei um Selbst-Transzendenz und 
Selbst-Hingabe.
Menschliches Leben braucht auch hier beide Pole, Selbst-
Immanenz und Selbst-Transzendenz. Ein Moment ganz 
ohne das andere ist allein schon aufgrund der existentiellen 
Dialektik nicht möglich: Sich selbst inne sein kann nur 
ein Wesen, das grundsätzlich auch außer sich sein kann. 
Und von Leben aus der Mitte kann man nur reden, wenn 
es eine Umwelt gibt, in die hinaus es sich entfalten kann. 
Jedes Moment in reiner Form für sich allein und einsei-
tig betrieben führte zum Selbst-Verlust. Selbst-Immanenz 
ohne ein Über-sich-Hinausgreifen erstickte in ängstlicher 
Selbst-Verfangenheit; Selbst-Transzendenz ohne ein Sich-
selbst-inne-Sein entartete in sinnlosen Aktivismus und 
Selbst-Verlorenheit.

3.4. Extrapositionalität vs. Selbstgehörigkeit

Insofern der Mensch seinem Wesen nach Person ist, weist 
sein Leben eine besondere Tiefe und Innerlichkeit auf. 
Das Leben einer Person ist ursprünglich geprägt durch 
Freiheit und steht unter dem Anspruch von Werten so-
wie dem Anruf des je eigenen Gewissens. Infolge der 
personalen Grundstruktur ist es der Möglichkeit nach 
immer ein verantwortlich gestaltendes, sich aus der eige-
nen Mitte hingebendes und sich selbst transzendierendes 
Leben. Der modus existendi personalen Lebens ist von 
Grund auf durch Selbstgehörigkeit bestimmt. Denn Per-
son zu sein, bedeutet für den einzelnen Menschen, dass 
er Selbstzweck ist (also von keinem anderen als reines 
Mittel gebraucht werden darf), in sich selbst steht und 
über sich selbst verfügen kann; besagt weiter, dass er sich 
selbst gehört und in seinem Selbst-Sein von keiner ande-
ren Macht beherrscht wird; und heißt schließlich, dass er 
von keinem anderen vertreten oder ersetzt werden kann, 
sondern einmalig und einzigartig ist. Diese Struktur der 
Selbstbestimmtheit und des Selbststandes begründet die 
spezifisch personale Art von Innerlichkeit und Ursprung-
haftigkeit. Damit ist nicht gesagt, dass der Mensch diese 
Selbstgehörigkeit ontisch und ontologisch völlig unab-
hängig und in reiner Form verwirklichen könnte. In der 
Realität des konkreten Lebensvollzugs ist sie immer be-
droht und ein Stück weit eingeschränkt. Nichtsdestotrotz 
ist sie der Seinskonstitution nach im Menschen als Person 
unauslöschlich grundgelegt. Man könnte es mit Guardi-
ni so formulieren: „Daß ich mich in diesem besonderen 
Sinne als in mir selbst stehend, als mir selbst gehörend, 
als Anfang von Handlungen erfahre – das drücke ich aus 
mit dem Wort: Ich weiß mich frei. Ich bin es nicht mit 

meinem ganzen Sein; ich bin es nicht immer; ich bin es 
nicht stets im gleichen Grade. Aber mit etwas in mir, und 
zwar mit meinem Tiefsten, Eigentlichsten bin ich es; bin 
es zuweilen, bin es in irgendeinem Grade.“ (Guardini 
1994, 100). Personale Freiheit als Vollzug der Selbstge-
hörigkeit muss stets entfaltet werden und liegt als solche 
in der Verantwortung des Menschen.
Doch diese unhintergehbare Form des Selbstbesitzes ist 
nur das eine Moment der Fundierung des personalen Le-
bens, das andere, noch dazu indirekt durch das erste be-
dingt, ist auch die konträre Fähigkeit der Extrapositiona-
lität. Wie bereits betont: Der Mensch ist nicht seine Natur, 
sondern er hat sie. Das bedeutet auch, dass er sich selbst 
in seiner Existenz und ihren Bedingungen gleichsam 
von außen sehen kann. Wenn wir versuchen, diesem Ge-
danken in der Selbsterfahrung nachzugehen, ergibt sich 
folgendes Bild: Ich erlebe mein Erleben, ich weiß um 
mein Erkennen und Wissen, ich fühle meine Liebe. Mein 
kreatives Schaffen folgt nicht den Strebungen meiner 
Natur, ist nicht ein schlechthin triebgesteuertes, blindes 
Geschehen, sondern folgt dem selbst- und fremd-distan-
zierenden Blick der Verantwortung. Was sich hier zeigt, 
ist ein Grundgesetz des spezifischen Existenzvollzugs der 
Person: Der internalistische Standpunkt ist aufgebrochen 
durch eine externalistische Perspektive. 
Die hier nachgezeichnete Polarität von In-sich-Sein und 
Außer-sich-Sein erweist sich dabei gleichzeitig als Be-
dingung und Konsequenz von Freiheit und Intentionalität, 
also eines freien personalen Lebens nach eigenen Werten. 
Es besteht eine gleichursprüngliche Wechselwirkung von 
Selbstgehörigkeit und Extrapositionalität einerseits und 
Freiheit und Intentionalität andererseits.
Die Selbstgehörigkeit der Person spielt darüber hinaus 
aber auch in der interpersonalen Kommunikation, der 
dialogischen Begegnung und der gelebten personalen 
Beziehung eine zentrale Rolle. Auf den ersten Blick 
scheint in diesem Gefüge aber eine Inkompatibilität zu 
bestehen. Schließlich könnte man befürchten, dass die für 
den echten Dialog unverzichtbaren Haltungen des Ver-
trauens und der Offenheit den inneren Selbststand und 
die Selbstgehörigkeit des Einzelnen aufheben. Dies wäre 
allerdings ein Missverständnis von dialogischer Offen-
heit. Denn sich einem anderen zu öffnen, bedeutet nicht, 
nicht mehr in sich zu stehen, nicht mehr sich selbst zu 
gehören, nicht mehr die Letztverfügung über die eigenen 
Entscheidungen zu haben. Vielmehr ist es unerlässlich, 
dass in personal gelebten Begegnungen und Beziehungen 
das Prinzip der Polarität bestehen bleibt. Der Raum des 
Zwischen, in dem zwei Personen einander begegnen, in 
dem Ich und Du einander gegenwärtig sind, kann näm-
lich nur lebendig bleiben, wenn sich Ich und Du in ihrer 



24     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Je-Einmaligkeit, Andersartigkeit, ja Gegensätzlichkeit re-
spektieren und die Personen nicht voneinander absorbiert 
werden. 
Daher ist die für echte Begegnung erforderliche perso-
nale Grundbewegung nach R. Guardini paradoxerweise 
nicht die des Nahetretens, sondern die des Zurücktretens. 
„Der erste Schritt zum Du ist jene Bewegung, welche 
‚die Hände wegnimmt‘ und den Raum freigibt, worin die 
Selbstzweckdienlichkeit der Person zur Geltung kommen 
kann. (...) Die personale Liebe beginnt entscheidender-
weise nicht mit einer Bewegung zum Anderen hin, son-
dern von ihm zurück.“ (Guardini 1988, 134) Das kann 
meines Erachtens aber nicht heißen zu leugnen, dass jede 
Art von Liebe und Begegnung nicht eine personale Zu-
wendung zum:zur Anderen voraussetzt. Diese allerdings 
muss in Ehrfurcht vor dem:der Anderen Halt machen, 
ihn:sie selbst sein lassen und ihn:ihr in seinem:ihrem 
Selbst-Sein zur Geltung bringen.
Das gilt für jede personale Begegnung. Es geht darum, 
im übertragenen Sinne die Hände vom:von der Anderen 
wegzunehmen und den Raum freizugeben, in dem die 
Würde der Person als Selbstzweck zur Geltung kommt, 
in dem er:sie mir und ich ihm:ihr zum Du werden kann. 
Indem ich vor dem:der Anderen respektvoll zurücktrete, 
schaffe ich die Möglichkeit, dass sein:ihr Wesen mir nicht 
als Objekt meines Interesses, sondern als aus seiner:ihrer 
Mitte hervortretendes Selbst, als mein Du, erscheint. 
Gleichzeitig verwandelt sich meine Haltung aus der Ei-
genart eines zugreifenden Ichs in jene eines empfangen-
den personalen Ichs. Aber auch hier ist die Gegensätzlich-
keit unabdingbar. Respektvoller Rückzug in Reinkultur 
führte zu keiner gegenseitigen Bereicherung, es braucht 
immer auch die proaktive, gebende, offene Haltung des 
Sich-Schenkens als polare Gegenbewegung.

3.5. Zeitlichkeit vs. Zeitlosigkeit

Konkret-menschliches Leben vollzieht sich in zeitlichen 
Strukturen. Das Leben lebt aus seiner Herkunft und strebt 
auf Zukunft hin, das heißt, es hat und schreibt seine Ge-
schichte. Die einzelne Person weiß sich in ihrer Existenz 
als geschenkt. Es ist ihr eine evidente Tatsache, dass sie 
sich nicht selbst geschaffen hat. Jeder und jede macht 
die Erfahrung: Ich finde mich vor in meiner Existenz als 
der:die, der:die ich bin, und bin mir bewusst, dass ich 
mich vielen sozialen und existentiellen Gegebenheiten 
verdanke. Andererseits bin ich nicht einfach nur passiv 
vorhanden, sondern existiere, das heißt, ich bin stets auf 
etwas aus, trage Sorge um mein Dasein und entwerfe 
mich auf ein bestimmtes Sosein und Wer-Sein hin. Kurz 
gesagt: Ich werde ständig mein Selbst. Zeitlichkeit ist so-

mit die ontologische Struktur des menschlichen Daseins, 
also des Existierens aus dem Geworden-Sein auf ein be-
stimmtes Ganz-Sein hin. Existenz unter dem Vorzeichen 
von Zeitlichkeit impliziert damit aber auch Endlichkeit 
und ein Auf-den-Tod-Zugehen.
Doch Leben will sich damit nicht abfinden. Es trägt in 
sich einen unbändigen Drang zum Leben. Leben will le-
ben. Insbesondere das personale Leben umfasst Momente 
und Vollzüge, die den Anspruch auf zeitlose Geltung ha-
ben. Ich denke zum Beispiel an Worte und Taten der ech-
ten Liebe. Der Mensch trägt die Hoffnung, und ich würde 
sagen, auch die Ahnung in sich, dass diese einen unver-
gänglichen Wert haben, dass also Ewiges im Zeitlichen 
möglich und präsent ist. 
Insbesondere erleben wir das Selbst als etwas, das wir 
nicht abschütteln können, sondern wohl oder übel durch 
alle Phasen unseres Lebens mitnehmen. Wir sind nach al-
len schweren wie schönen Erlebnissen zwar nicht die iden-
tisch-gleichen (idem bzw. iidem), wohl aber dieselben Per-
sonen (ipse bzw. ipsi). Diese Erfahrung nährt die Intuition, 
dass das Selbst, wie Kierkegaard († 1855) meinte, etwas 
Ewiges ist. Der dänische Philosoph ist überzeugt: „nächst 
Gott gibt es nichts, was so ewig ist wie ein Selbst“ (Kier-
kegaard 1995, I.C, 53). Daher ist für ihn die Aufgabe, „ein 
Selbst zu sein“ (ebd, I.A, 18), zum einen das größte, un-
endliche Zugeständnis, das dem Menschen gemacht wird, 
und zum anderen „die Forderung der Ewigkeit an ihn“ 
(ebd), während die tiefe existentielle Verzweiflung darin 
gründet, mit dem Ewigen im Selbst nicht richtig umzuge-
hen (vgl. ebd, I.A, 13; I.C, 72f). Wie tief das menschliche 
Leben den Drang nach Ewigkeit im Sinne der Überzeit-
lichkeit in sich trägt, zeigen auch die fragwürdigen Ideen 
der Transhumanisten, die hoffen, mithilfe der Künstlichen 
Intelligenz die Transformation in eine nicht-biologische 
Existenzweise vollziehen zu können und auf diesem Weg 
Unsterblichkeit im Sinne der endlosen Dauer zu erlangen 
(vgl. Kurzweil 2014, 329ff). Demgegenüber gilt es aber 
kritisch festzuhalten, dass Ewigkeit etwas wesentlich an-
deres ist als eine bloße Perpetuierung des bestehenden 
Lebens (vgl. Cole-Turner 2018, 301f) und darüber hinaus 
eine einseitige Fixierung auf das wahrhaft Zeitlose-Ewi-
ge – aus welchen Gründen, ideologischer oder religiöser 
Natur, auch immer – zu einer Entleerung des konkreten 
endlichen Daseins und zu einer Selbst-Entfremdung des 
Menschen im Sinne der Entleiblichung führen würde.
Konkretes Leben des Menschen als Person steht in dieser 
Polarität, sich in endlichen Strukturen entfalten zu müs-
sen und dennoch auf Ewiges – wenn auch nur im Mo-
dus der Hoffnung – ausgerichtet zu sein. Die Aufhebung 
eines der beiden Pole bedeutete eine empfindliche Ein-
schränkung des personalen Freiheits- und Möglichkeits-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     25

PLENARVORTRAG

raums sowie die Unterminierung der konkreten leibhafti-
gen Struktur menschlicher Existenz.

4. Resümee

Zum Abschluss sei nochmals in Erinnerung gerufen, dass 
die Intention der Untersuchung darin bestand, die Polari-
tät als konstitutionelle Struktur des konkreten individu-
ellen menschlichen Lebens aufzuzeigen. Ich habe das an 
den – meiner Einschätzung nach – fünf wichtigsten Pola-
ritäten dargelegt. Vergleiche dazu die folgende Graphik:

Dazu ist zu sagen, dass mit diesem Unterfangen zum 
einen die Gegensätzlichkeit als Prinzip des Lebendigen 
nicht umfassend dargestellt wurde. Sie ließe sich um wei-
tere Gegensatzpaare ergänzen, wie zum Beispiel um die 
Polaritäten Einheit vs. Mannigfaltigkeit oder Integration 
vs. Differenzierung.
Zum anderen betrachte ich diese Analyse nur als ersten 
Schritt, dem weitere folgen sollten, vor allem der Versuch, 
die Polaritätsstrukturen für die zwischenmenschlichen 
Beziehungen und die gesellschaftlichen Zusammenhänge 
freizulegen bzw. die von mir aufgezeigten Polaritäten auf 
diese Verhältnisse umzulegen. In der Kategorie des ge-
sellschaftlichen Lebens würden beispielsweise folgende 

Polaritäten näher zu berücksichtigen sein, in diesem Fall 
mit Bezug auf die ersten drei weiter oben ausgeführten 
Paare:

Ad 1: Anarchie vs. Legalismus/Diktatur
Ad 2: Wilde Reformen vs. Konservatives Bewahren
Ad 3: Kulturelle Abgrenzung vs. Multi-Kulti-Ideologie

Und nicht zuletzt hat das vorgelegte Modell – ausgehend 
von der Erkenntnis, dass Polarität eine grundlegende Be-
dingung der Lebendigkeit des Lebens ist und nicht inte-
grierte Polaritäten dazu tendieren, in Polarisierung oder 
innere Zerrissenheit umzuschlagen – das Potenzial, uns 
zu einem tieferen, existentiellen Verständnis der Psycho-
pathologien des menschlichen Lebens zu verhelfen. Ganz 
konkret bedeutet das, dass dieses Polaritäten-Modell 
auch die Theorie und Praxis der Existenzanalyse befruch-
ten könnte.
In diesem Zusammenhang gälte es unter anderem zu klä-
ren, welche existentiellen Haltungen das Abdriften in ein 
Extrem befördern oder begünstigen und somit den Nähr-
boden für psychische Störungen bilden, und umgekehrt, 
welche Haltungen erfahrungsgemäß der Gefahr vorbeu-
gen, dass Polaritäten in Polarisierungen, Einseitigkeiten 
und extremistische oder fanatische Verhaltensweisen 
kippen. Vor allem wäre es lohnend, das Strukturmodell 
der Existenzanalyse (vgl. Längle 2016, 89ff) unter der 
Perspektive des Polaritäten-Modells zu beleuchten und 

Abb. 1: Menschsein im Spannungsbereich der lebens-konstitutionellen Polaritäten



26     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

manche Dynamiken und gegenseitige Relationen besser 
zu verstehen. Dazu andeutungsweise ein paar Überle-
gungen:
Angst und Depression werden die Tendenz zur dyna-
mischen Fülle bremsen, aber auch die Kraft zur kreativen 
Ursprünglichkeit sowie die Bereitschaft bzw. den Mut zur 
Selbst-Transzendenz drosseln. Dagegen werden die von 
Angst oder Depression gezeichneten Menschen eher die 
Absicherung in klaren Formen und den Rückzug in die 
Selbst-Immanenz suchen. Beidem sollte in der Psycho-
therapie Rechnung getragen und Raum gegeben werden.
Generell dürften die Polaritäten stärker auf der Persönlich-
keitsebene und damit in der dritten Grundmotivation ge-
mäß der Existenzanalyse zur Geltung kommen. Selbstre-
dend sind alle Persönlichkeitsprägungen und -störungen, 
die das Selbstsein betreffen, von der Spannung zwischen 
Selbst-Immanenz und Selbst-Transzendenz berührt. Die-
se Polarität betrifft meines Erachtens die Persönlichkeits-
struktur im Kernbereich.
Einige Persönlichkeitsstörungen sind wiederum mit ei-
ner verminderten Ausprägung der Extrapositionalität ver-
knüpft, das heißt mit der eingeschränkten Fähigkeit, sich 
selbst in seinem Sein von außen und in seiner Wirkung auf 
andere zu sehen. Man denke hier an die Borderline-Per-
sönlichkeitsstörung. Die verschiedenen Formen der Autis-
mus-Spektrum-Störung können hier ebenfalls als Beispiel 
genannt werden.
Diese kurzen Anmerkungen wollen nochmals unterstrei-
chen, dass sich meine Überlegungen als ein richtungwei-
sender Anfang verstehen, dem hoffentlich viele weitere 
Schritte folgen werden. Vor allem bin ich überzeugt, dass 
das Sich-Einlassen auf die innere Dynamik der darge-
stellten Polaritäten den Menschen zu einem tieferen Ver-
ständnis der je eigenen Existenz führt.

Literatur

Aristoteles (1982) Metaphysik. Erster Halbband: Bücher I (Α) – VI (Ε). 
Griechisch-Deutsch. Übersetzung Hermann Bonitz. Neu bear-
beitet, mit Einleitung und Kommentarvon Horst Seidl (Hg.). 
Griechischer Text in der Edition von Wilhelm Christ (Philoso-
phische Bibliothek 307), Hamburg: Meiner

Bauer E J (2020) Freiheit als in Besonnenheit gelebte Verantwortung. Ein 
multidimensional bedingter Raum des Dialogs. In: Rausch B/
Varga S (Hg), Christlich-soziale Signaturen. Grundlagen einer 
politischen Debatte, Wien: Verlag noir, 361–379

Bauer E J (2023) Ohne Angst kein waches Menschsein. Aber nur im Ver-
bund mit Vertrauen und Liebe. Existenzanalyse 40, 2, 14–21

Cole-Turner R (2018) Von der Theologie zum Transhumanismus und zu-
rück. In: Göcke B P/Maier-Hamidi F (2018) Designobjekt 
Mensch. Die Agenda des Transhumanismus auf dem Prüfstand. 
Freiburg i. Brsg. u.a.: Herder

Diels H/Kranz W (Hg) (1961) Die Fragmente der Vorsokratiker, 2 Bde. 
Griechisch und Deutsch. Berlin: Weidmannsche Verlagsbuch-
handlung, 10°

Guardini R (1988) Welt und Person. Versuche zur christlichen Lehre vom 
Menschen. Romano Guardini Werke. Franz Henrich (Hg). 
Mainz-Paderborn: Grünewald/Schöningh

Guardini R (1994) Lebendige Freiheit (1927). In: Ders., Unterscheidung 
des Christlichen. Gesammelte Studien 1923–1963, Bd. 1: Aus 
dem Bereich der Philosophie. Mainz-Paderborn: Grünewald/
Schöningh, 95–116

Guardini R (1998) Der Gegensatz. Versuche zu einer Philosophie des Le-
bendig-Konkreten (Romano Guardini Werke. Hrsg. von Franz 
Henrich). Unveränderter Nachdr. der 2. Auflage Mainz 1955. 
Mainz-Paderborn: Grünewald/Schöningh, 2°

Kierkegaard S (1995) Die Krankheit zum Tode. Übersetzt, mit Einleitung 
und Kommentar von Hans Rochol (Hg) (Philosophische Biblio-
thek, Bd. 470), Hamburg: Meiner

Kurzweil R (2014) Menschheit 2.0: Die Singularität naht. Aus dem Eng-
lischen von Martin Rötzschke, Berlin: Lola Books

Längle A (2016) Existenzanalyse. Existentielle Zugänge der Psychothera-
pie, Wien: Facultas

Platon (1990) Phaidros. In: Ders., Phaidros. Parmenides. Briefe. Bearbei-
tet von Kurz D. Griechischer Text von Robin L, Diès A und 
Souilhé J. Deutsche Übers. von Schleiermacher F und Kurz D 
(Werke in acht Bänden. Griechisch-deutsch von Eigler G (Hg), 
Bd. 5). Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft, 1–193

Riemann F (2009), Die Grundformen der Angst. Eine tiefenpsychologische 
Studie. 39. Auflage, München [u.a.]: Reinhardt

Schiller F (1984) Über das Schöne und die Kunst. Schriften zur Ästhetik. 
Fricke G und Göpfert H G (Hg), München: Dtv

Simmel G (1984), Das Individuum und die Freiheit. Essais, Berlin: Wa-
genbach

Speyer W (2025) Bausteine für ein Verstehen von Mensch und Welt. Studi-
en zum Gegensatz (Philosophische Texte und Studien, Bd. 25), 
Baden-Baden: Georg Olms

Thomas von Aquin (1934) Summa theologica. Die deutsche Thomas-Aus-
gabe 2: Gottes Leben, sein Erkennen und Wollen (I, 14–26), 
lat.–dt. Christmann H M (Hg), Salzburg: Pustet

Toepfer G (2017) Leben. In: Kirchhoff T/Karafyllis N C u.a. (Hg), Na-
turphilosophie. Ein Lehr- und Studienbuch, Tübingen: Mohr 
Siebeck, 159–164

Zirfas J (2020) Angst und Vulnerabilität. Anthropologische Zugänge. In: 
Ecarius J/Bilstein J (Hg), Gewalt – Vernunft – Angst. Interdis-
ziplinäre Zugänge und theoretische Annäherungen, Wiesbaden: 
Springer-Verlag, 55–73

Anschrift des Verfassers:

Univ.-Prof. MMag. Dr. Emmanuel J. Bauer (i.R.)
emmanuel.bauer@sbg.ac.at



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     27

PLENARVORTRAG

1.) Einleitung:

Die folgenden Begriffsdefinitionen sollen das psychody-
namische Fließkontinuum von der Spannung über den 
Konflikt hin zur Polarisierung verdeutlichen. Ausgehend 
von der Polarität als Grundprinzip des Lebens – einem 
Verhältnis relativer Einschließung und relativer Aus-
schließung – führt eine zunehmende Einschränkung der 
psychodynamischen Flexibilität in der Polarisierung zu 
einer starren Entweder-Oder-Positionierung. 
Anschließend eine kurze Zusammenfassung des Gesund-
heits- und Krankheitsverständnisses in der Existenzana-
lyse, um die darin enthaltene personal-existentielle Di-
mension hervorzuheben.
Spannung, die sich im Raum der Polaritäten entwickelt, 
ist Ausdruck einer Drucksituation oder Anspannung, die 
positive Auswirkungen im Sinne von Entwicklung und 
dem Auffinden von Lösungen haben kann. Spannung 
kann auch negative Folgen nach sich ziehen, die sich in 
einer leichten Verminderung der intrapersonalen und in-
terpersonalen Dialogfähigkeit zeigen können. 
Konflikt: Mit zunehmendem Stress geht die Spannung in 
einen Konflikt über. Mit dem Entstehen von Konflikten 
wird der Bewegungsradius der Beteiligten intrapsychisch 
und interpersonal im Raum der Polaritäten vermindert. 
Hier sind noch Entwicklungs- und Lösungsmöglich-
keiten gegeben, aber die Gefahr für eine zunehmenden 
Polarisierung, die Gräben intrapsychisch oder interperso-
nal vertieft und den personalen Dialog zunehmend ver-
mindert oder gar verunmöglicht, nimmt zu. 

Polarität: ist ein Ausdruck der Philosophie für das Ver-
hältnis sich gegenseitig bedingender Größen. Es geht 
dabei nicht um einen unvereinbaren Gegensatz wie im 
Dualismus, sondern um ein komplementäres Verhältnis, 
um ein Verhältnis relativer Einschließung und relativer 
Ausschließung (Zizek 1997). 
Polarisierung: bedeutet im allgemeinen Sprachgebrauch 
die Aufspaltung u.a. in zwei Lager, bei der die Gegensätze 
deutlich hervortreten. Polarisierung beschreibt auch einen 
psychodynamischen Prozess, der zu einer stärkeren und 
konfliktbeladenen Trennung, zu einer Differenzierung in 
eine Entweder – Oder – Position führen kann. Dort, wo 
Polaritäten nicht integriert und ausgehalten werden kön-
nen, entsteht Polarisierung (Bauer 2025). Spätestens bei 
einer einsetzenden Erstarrung und Fixierung der Polari-
sierung beginnt ein krankheitswertiger Leidensweg. 

Krankheitsdefinition in der Existenzanalyse (Längle 
2021a): Eine psychische Störung im Sinne einer Krank-
heit liegt vor, wo Personen wiederholt und über einen 
längeren Zeitraum auf die gleiche Art und Weise behin-
dert sind, das zu erkennen, zu tun oder zu erleben, was 
sie selbst als notwendig, wichtig, richtig oder sinnvoll 
erleben. Fixierte Schutzmechanismen (Copingreakti-
onen) geben Antwort auf das zunehmende Erleben von 
Bedrängnis und Beengtheit, wodurch die Dialogfähigkeit 
der Person abnimmt. Durch die Intensität der Störung 
und das Ausmaß der Defizite entsteht eine Rangfolge 
des Schweregrades psychischer Störungen: von (noch 
nicht krankhaften) reaktiven Leidenszuständen zu neu-

WIE SPANNUNGEN, KONFLIKTE UND POLARISIERUNGEN 
PSYCHISCHE LEIDENSZUSTÄNDE FORMEN

Karin Matuszak-Luss

Im folgenden Artikel soll untersucht werden, wie die Eskalation 
von der Spannung über Konflikt bis hin zur Polarisierung den in-
trapsychischen und interpersonalen Dialog beeinflusst. Dabei 
wird geprüft, inwiefern die Bewusstmachung des Fließkontinu-
ums Spannung-Konflikt-Polarisierungen zur Intensivierung der 
psychodynamischen Einengung bei psychischen Störungs-
bildern beiträgt. Abschließend wird erörtert, ob die Betrach-
tung dieses Kontinuums in der Existenzanalyse ein erweitertes 
Verständnis unterschiedlicher Krankheitscluster ermöglicht und 
sich daraus Konsequenzen für das existenzanalytisch-thera-
peutische Vorgehen ableiten lassen.  

SCHLÜSSELWÖRTER: Spannung, Konflikt, Polarisierung, Psycho-
dynamik bei zunehmender Polarisierung

HOW TENSION, CONFLICTS AND POLARIZATIONS FORM PSY-
CHOLOGICAL STATES OF SUFFERING

This article examines how the escalation from tension to con-
flict and ultimately to polarization affects intrapsychic and 
interpersonal dialogue. It explores the extent to which beco-
ming aware of the fluid continuum of tension–conflict–pola-
rization contributes to the intensification of psychodynamic 
constriction in psychological disorders. Finally, the article dis-
cusses whether considering this continuum within Existential 
Analysis enables a broader understanding of different clusters 
of disorders and what implications this may have for existential 
analytic therapeutic practice.

KEYWORDS: tension, conflict, polarization, psychodynamics 
under increasing polarization



28     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

rotischen Akzentuierungen, psychischen Störungsbildern 
auf neurotischem und letztendlich zu psychischen Stö-

rungsbildern auf psychotischem Strukturniveau, die eine 
schwere personale Desintegration darstellen.   

Abb. 1

Abb. 2



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     29

PLENARVORTRAG

Gesundheitsdefinition in der Existenzanalyse (Kolbe 
2001): Der Mensch erlebt sich gesund, wenn er sich frei 
fühlt, oder genauer: wenn ihm ein freier und verantwort-
licher Austausch mit sich und der Welt gelingt (Kolbe 
2001). In der Existenzanalyse wird Gesundheit als ein 
dynamischer Prozess verstanden, der über die bloße Ab-
wesenheit von Krankheit hinausgeht. Es geht darum, ein 
erfülltes und sinnvolles Leben führen zu können, persön-
liche Potenziale zu entfalten und positive Beziehungen zu 
anderen zu pflegen.

In Abb. 2 wird in Bezugnahme zu Alfried Längles vier-
dimensionalem Menschenbild die Entwicklung von Ge-
sundheit zur Krankheit in allen Seinsdimensionen des 
Menschen graphisch verdeutlicht.  

2.) Psychopathologie: 

Viele psychische Störungsbilder wurzeln in unbewuss-
ten, teilbewussten oder bewussten intrapsychischen und 
interpersonalen, nicht aushaltbaren und nicht integrierten 
Spannungen und Konflikten, was zu einer verminderten 
interpersonalen und intrapersonalen Dialogfähigkeit der 
Person führt. Dort, wo Polarisierungen als psychodyna-
mische Schutzmechanismen bei nicht integrierbaren Ge-
gensätzen notwendig werden, verliert der Spannungsbo-
gen der Polaritäten seine konstruktiven Wirkkräfte und 

führt zu einem Erstarren angesichts des Auseinanderbre-
chens von unversöhnlichen gegensätzlichen Polen. Wenn 
wir Gegensätzlichkeiten bzw. Polaritäten als Grundprin-
zip des Lebens betrachten, gilt es in der Folge zu über-
prüfen, ob eine Bewusstmachung des Fließkontinuums 
Spannung-Konflikt-Polarisierung uns möglicherweise ein 
erweitertes Verstehen der psychischen Krankheitscluster 
eröffnet. 

In der Folge werden vier Cluster psychischer Störungs-
bilder näher unter dem Fokus der Entwicklung von Span-
nung über den Konflikt hin zur Polarisierung betrachtet, 
und zwar: die Angst- und Zwangsstörungen, die affek-
tiven Störungen, die Persönlichkeitsstörungen des Selbst 
und der Cluster der Schizophrenie und anderer primärer 
psychotischer Störungen. 

2.a) Cluster der Angst- und Zwangsstörungen: 

Existenzanalytisch betrachtet siedeln wir die Angst- und 
Zwangsstörungen schwerpunktmäßig als Störungen in 
der 1. Grundmotivation an, also jener Dimension, wo es 
um die Personierung des Daseins geht. Dafür braucht es 
Raum, Halt und Schutz in unserem Leben, um vertrau-
en und annehmen zu können, was uns den Seinsgrund 
erschließt. Bei Angststörungen gelingt die Personierung 
des Daseins nicht und Schutzmechanismen greifen Platz, 
eine Psychodynamik der Überlebenssicherung kommt 

Abb. 3



30     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

zum Tragen, die sich in der Gestalt von Angst- und 
Zwangsymptomen zeigt. 
Die Eskalation des reaktiven Copingverhaltens führt kas-
kadenartig von der Vermeidung über Ankämpfen und 
Hass hin zur psychischen Erstarrung. 

Schauen wir nochmals mit dem Fokus des Bogens Span-
nung – Konflikt – Polarisierung den Aspekt der Skalie-
rung der Schutzmechanismen an. Es zeigt sich die Zu-
nahme der Intensität des Überwältigungserlebens entlang 
der Skala der Copingverhaltensebenen. Die Stufen des 
aktivierten Schutzverhaltens reichen auf der Ebene der 
ersten personalen Grundmotivation vom Vermeidungs-
versuch durch Flucht, dem Bewältigungsversuch durch 
Ankämpfen, sich einstellenden Emotion des Hasses bis 
hin zur Erstarrung. 
Solange eine Distanzierungsfähigkeit zu den auslösenden 
Situationen und den damit verbundenen Erlebniswei-
sen vorhanden ist, die Dialogfähigkeit nach innen wie 
nach außen erhalten ist und wir in der Situation die 
Spannungen und Konflikte abbauen bzw. lösen können, 
werden Angst und zwanghaftes Verhalten sistieren oder 
stark minimiert. Empfindet die betroffene Person ein 
Überwältigungserleben resultiert eine psychodynamische 
Lähmung und Erstarrung. In der Folge kommt es zu einer 
maximal ausgeprägten Einschränkung im Lebensvollzug 
durch die Angst- und Zwangsstörung. Der Zugriff zum 
Grundvertrauen ist eingeschränkt, das Grundmisstrauen 
und die Grundangst nehmen überhand. Emmanuel Bau-
er betonte am internationalen Kongress der GLE-inter-
national im Mai 2025 in seinen Ausführungen, dass die 
Polarität ein Grundprinzip des Lebens und Garant von 
Lebendigkeit ist. Im Formenkreis der Angststörungen be-
schreibt er die Kraft zur kreativen Ursprünglichkeit und 
dynamischen Fülle gebremst und die Bereitschaft zur 
Selbsttranszendenz gedrosselt. Emmanuel Bauer verortet 
bei Angststörungen eine Absicherung in klaren Formen 
und den Rückzug in die Selbst-Immanenz. „Umgekehrt 
würde das Leben unter dem Diktat der statischen-absi-
chernden Elemente sklerotisch erstarren und als reine 
Form in der Abstraktheit des Formalen und der lega-
listisch-pedantischen Regelhaftigkeit entleert werden. 
Leblosigkeit da wie dort.“ (Bauer 2025)

2.b) Cluster der affektiven Störungen:

Ausgehend von strukturellen existenzanalytischen 
Überlegungen werden die affektiven Störungen als Stö-
rung der 2. Grundmotivation angesehen, wo die Personie-
rung des Lebens definiert ist. Um sich als Person zuwen-
den und berühren lassen zu können, braucht es positive 

Erfahrungen von Nähe, Beziehungen und ausreichend 
Zeit im gelingenden Kontakt mit anderen Menschen, 
wodurch der Grundwert gefestigt wird. Bei affektiven 
Störungen sind Psychodynamiken der Beziehungsver-
hinderung als Copingreaktionen wahrnehmbar, die in der 
Depression durch Rückzug von der Welt, überhöhten 
Leistungsansprüchen, ausgelebter oder nicht ausgelebter 
Wut und letztendlich durch Erschöpfung und Resignati-
on charakterisiert sind. In der Manie kommt es zu einer 
Überhöhung des Grundwertes im Sinne einer genialen 
Verleugnung der Depression bzw. als Alternativlösung 
zur Depression (Schwarz et al. 2006). In der Depressi-
on wird der Grundwert reduziert erlebt. Betrachten wir 
die affektiven Störungen nun auf dem Hintergrund des 
Bogens Spannung - Konflikt - Polarisierung sehen wir 
mit zunehmender Ausprägung der Depression eine Re-
duktion des Werterlebens und der Beziehung zum Leben. 
Der depressive Mensch erlebt sich erdrückt von seinen 
Gefühlen und passiviert im Sinne von „ich kann nicht 
mehr“. Der Kontakt zum Leben wird vermindert, letzt-
endlich aufgegeben, weil er zu sehr schmerzt, sich einem 
entzieht und sich nicht mehr halten lässt. Das Festhalten 
an Normen, Wünschen, unerfüllten Sehnsüchten und an 
Vorgaben ist ein Versuch die depressive Abwärtsspirale 
anzuhalten, der misslingt und letztendlich in die Resigna-
tion mündet. Die Todessehnsucht ist der Endpunkt der 
depressiven Entwicklung und letztendlich ist der Suizid 
in der Suche nach Erlösung aus der Beziehungslosig-
keit (Beziehungsdepression) oder der eigenen Schwäche 
(Versagensdepression) die letzte verbleibende Antwort-
möglichkeit als Folge der Resignation. 
In der Manie führt der Eskalationsweg basierend auf ei-
ner Grundwertstörung über ein entgrenztes, überhöhtes 
und entpersonalisiertes Werterleben, eine Überaktivität, 
über ein Sprengen von Regeln und Normen und ein Om-
nipotenzerleben zu einem Höhenflug der Gefühle im 
Sinne „Ich kann alles“. Das Aufbäumen gegen den Un-
wert des Lebens in der manischen Beziehungslosigkeit 
gelingt bis der Zenit der Überhöhung erreicht ist und aus 
einer manischen Erschöpftheit heraus der Absturz in die 
Depression erfolgen kann oder die ernüchternde Landung 
im normalen Alltag eintritt. 
Emmanuel Bauer (2025) verortet die affektiven Störungen 
unter anderem in einer Fixierung in klaren Formen, der 
Selbstimmanenz und einer deutlichen Reduktion der dy-
namischen Fülle, der kreativen Ursprünglichkeit und der 
Selbsttranszendenz. 
Zusammenfassend lässt sich bei den affektiven Störungen 
grundlegend eine Polarisierung und damit Fixierung in 
einem gestörtem Grundwerterleben und in einer Bezie-
hungslosigkeit zum Leben attestieren. Diese zeigen sich 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     31

PLENARVORTRAG

in zwei unterschiedlichen Ausprägungsformen – in der 
Depression und der Manie – im Sinne von unauflösbaren 
Differenzen, Spannungen und Konflikten zwischen Sein 
und Sollen. 

2.c) Cluster der Persönlichkeitsstörungen des 
Selbst (histrionische, narzisstische und Borderline-
Störung): 

Die Persönlichkeitsstörungen des Selbst werden in der 
Existenzanalyse schwerpunktmäßig als Störung der 3. 
Grundmotivation verstanden, wo es um das Selbstsein 
geht, also um Erlebnisdimensionen der Selbstannahme, 
des Selbstwertes, Selbstachtung und der Wertschätzung. 
Die 3. Grundmotivation repräsentiert die Personierung 
des Ich. Es geht dabei darum, sich als Person den Fragen 
des Lebens zu stellen, sich abzugrenzen, sich zu spüren. 
Auf dieser Basis aufruhend kann sich eine personale Be-
gegnung mit dem anderen und sich selbst entwickeln. 
Aufgrund der Selbstgehörigkeit besteht im Beziehungs-
vollzug keine Gefahr des Selbstverlustes, und damit kann 
die Extrapositionalität gelebt werden (Bauer 2025). 
Kommt es zu einer Fixierung der Psychodynamik der 
Ich-Hemmung im Sinne der Persönlichkeitsstörungen 
des Selbst ist das Beziehungsverhalten geprägt von einer 
Ambivalenz zwischen Distanz und Sehnsucht nach Nähe 
bis hin zu Wünschen nach Symbiose, zu einem apersona-
len Funktionieren und letztendlich auch zu Abspaltungen 
und Dissoziationen. 
Betrachten wir die Persönlichkeitsstörungen des Selbst 
unter dem Aspekt des Entwicklungsbogens Spannung 
– Konflikt – Polarisierung wird auch in diesem psychi-
schen Störungsfeld deutlich, dass bei einer nicht mehr 
gelingenden Integration und/oder Auflösung von intra-
psychischen und interpersonalen Spannungen und Kon-
flikten sich die Persönlichkeitsakzentuierung des fragilen 
Selbst (mit Schwächen des Selbstwertes, der Selbstan-
nahme, des sich Spürens) zu einer Persönlichkeitsstörung 
mit Identitäts-, Beziehungs- und Handlungsstörungen 
entwickelt. Die Copingreaktionen des Abspaltens, Weg-
schieben der eigenen Gefühle, des Schmerzes und des 
Selbst bis hin zur Dissoziation bringen kurzfristig eine 
Entlastung, jedoch bleibt eine unerträgliche Spannung, 
die eine weitere Aufspaltung des Selbst nach sich zieht. 
Dadurch kommt es zu einer Dissoziation von Emotionen 
und Denken, Handeln, Gesprochenem und Körperbe-
zug (Matuszak-Luss 2017). Emmanuel Bauer betont in 
seinem Vortrag, dass er Menschen mit Persönlichkeits-
prägungen und -störungen des Selbst von der Spannung 
zwischen Selbstimmanenz und Selbsttranszendenz und 
der Polarität zwischen Extrapositionalität und Selbstge-

hörigkeit berührt erlebt: „Jedes für sich allein in reiner 
Form und Einseitigkeit betrieben bedeutet Selbstverlust. 
Selbstimmanenz ohne Über-sich-hinausgreifen erstickt in 
ängstlicher Selbst-Verfangenheit.“ (Bauer 2025) Hier gilt 
es zu betonen, dass es sich um ein Bild der Selbstverfan-
genheit eines fragilen Ichs handeln muss, da ja Menschen 
mit Störungen des Selbst mit zunehmendem Störungs-
grad immer weniger Zugriff auf das Eigene haben. Die 
Beziehung zum eigenen Leben und die Nähe zu anderen 
Menschen ist bedroht bzw. wirkt bedrohlich, wodurch die 
Beziehung zu sich selbst abnimmt, um sich vor nicht be-
herrschbaren Gefühlen zu schützen. Diese Dissoziation 
kann letztendlich auch eine Ausweitung im Sinne einer 
Dissoziation von Emotion und Denken und von Emotion 
und Körper erfahren. Laut Emmanuel Bauer (2025) ent-
artet „Selbst-Transzendenz ohne Sich-inne-Sein in sinn-
losem Aktivismus und Selbstverlust“. Diese Feststellung 
verdeutlicht, dass es je nach Typologie und Schweregrad 
der Persönlichkeitsstörungen des Selbst zu einer Intensi-
vierung des apersonalen Funktionierens und des emotio-
nalen Abspaltens auf unterschiedlichen Ebenen kommt.

2.d) Cluster der Schizophrenie und anderer pri-
märer psychotischer Störungen 

Aus existenzanalytischer Sicht sind Schizophrenie und 
die anderen primären psychotischen Störungen durch 
eine zentrale Erschütterung bzw. Blockade in der ersten 
personalen Grundmotivation zu verorten. Die Wahr-
nehmung als instrumentale Voraussetzung der 1.GM ist 
verzerrt, Halt und Zusammenhalt in sich selbst, in und 
mit der Welt gehen verloren, das Selbstverständliche zer-
bricht. Das Grundvertrauen ist äußerst geschwächt oder 
nur wenig entwickelt, was eine hohe Ich-Fragilität im 
Sinne einer Desintegration auf allen Erlebnisebenen be-
dingt. In der psychotischen Krise macht sich eine allum-
fassende Grundangst breit, die zu einer Grundangstüber-
flutung führt, die sich in einer basalen Seinsstörung (die 
Welt und das Ich gehen verloren, sind nicht mehr) oder in 
einer basalen Selbststörung (die Welt überflutet die Ich-
Grenzen und dringt in den Menschen ein) manifestiert 
(Matuszak-Luss 2018). Der Wahn, die Residuen, die an-
deren unterschiedlichen Ausprägungsformen der Schizo-
phrenie und der anderen primär psychotischen Störungen 
sind bereits Antwort auf die erlebte Haltlosigkeit, Schutz-
losigkeit, die zerfallende Wahrnehmung, das gestörte 
Denken- und Handlungsvermögen. Mit dem Zerfall der 
Wahrnehmung, des Denkens und des Handelns stellt sich 
eine erlebnismäßige Passivierung der seelischen Funk-
tionen, Störung der Intentionalität und daraus resultie-
renden Störung der Austauschfähigkeit mit der Welt ein, 



32     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

wie bereits von Viktor Frankl in der ärztlichen Seelsorge 
ausgeführt wurde (Frankl 1987). Letztendlich befinden 
sich Menschen im psychotischen Erleben in einem Cir-
culus vitiosus von gestörter Wahrnehmung, Haltsuche im 
psychotischen Welterleben, der wiederum die Dialogfä-
higkeit und Intentionalität schwächt. Dies verstärkt und 
protrahiert die Wahrnehmungsverzerrung, wenn die Ab-
wärtsspirale nicht gebremst werden kann. 
Was ist nun der Unterschied zwischen den Angst- und 
Zwangsstörungen und psychotischen Krankheitsbildern, 
die aus existenzanalytischer Sicht alle den Störungsschwer-
punkt auf der 1. Grundmotivation haben? Es ist die Ichfra-
gilität, die bei an Psychose leidenden Menschen zu einer 
Desintegration auf allen Seinsdimensionen führt. Men-
schen, die an neurotische Angst- und Zwangsstörungen, 
an affektiven Störungen und Persönlichkeitsstörungen lei-
den, haben Angst vor der Desintegration. Menschen, die 
das Bild einer Schizophrenie oder einer anderen primären 
psychotischen Störung zeigen, erleben die Desintegration. 
Schizoaffektive Menschen entwickeln eine starke affek-
tive Symptomatik (depressiver oder manischer Natur) mit 
einer spürbar herannahenden Desintegration und erleben 
von Anfang an schizophrenietypische Bedrohungen mit 
(Matuszak-Luss 2023). 
Die Ebenen der zweiten, dritten und vierten personalen 
Grundmotivation sind meistens mitbetroffen bei an Schi-
zophrenie oder anderen primär psychotischen Störungen 
erkrankten Menschen, was als Antwort auf die Erschütte-
rung der ersten personalen Grundmotivation zu verstehen 
ist. 
Die Polarität der psychotischen Störungen spannt sich auf 
zwischen Grundvertrauen und Grundangst/Grundmiss-
trauen. Aufgrund der vorhanden Ichschwäche kommt es 
bereits unter gering ausgeprägten intrapsychischen oder 
interpersonalen nicht integrierbaren Spannungen und Kon-
flikten zu einem Zerfallserleben von Wahrnehmen, Fühlen, 
Denken und Handeln. Das Festhalten und die Polarisierung 
in den psychotischen Erlebnisweisen bedeuten Schutz-
maßnahmen gegen die Zerfallserlebnisse (Luss 1996). 

3.) Konsequenzen aus den psychopatholo-
gischen Überlegungen für das existenzana-
lytische, therapeutische Vorgehen 

Durch das Mithereinnehmen des Fließkontinuums Span-
nung – Konflikt – Polarisierung bezogen auf das exi-
stenzanalytisch vierdimensionale Menschenbild wird im 
phänomenologischen Schauensprozess der Übergang von 
einem sich im Gesunden bewegenden zu einem psycho-
dynamisch krankheitswertigen Schutzverhalten, das be-

handlungsbedürftig ist, stärker verdeutlicht. Durch diesen 
Blickwinkel unter Hinzunahme des Polaritätsprinzips im 
Sinne des Gegensatz-Gedankens von Heraklit kann die 
Aufmerksamkeit auf die Ressourcen der betroffenen Per-
sonen verstärkt werden. Weiters kann das Bild des Bo-
gens von der Spannung zur Polarisierung psychoedukativ 
genutzt werden, um aufzuzeigen, dass ein Erkrankungs-
prozess in einen Genesungsprozess übergeleitet werden 
kann, der zu einer restitutio ad intergrum oder einer Ver-
besserung im Befinden der Betroffen führen kann. 

3.a) Bei den Angst- und Zwangsstörungen gewinnt eine 
psychodynamische Schutzreaktion überhand, die versucht 
das vermeintlich gefährdete Überleben zu sichern. Es gilt, 
mit den Betroffenen die eingeschränkten Handlungsspiel-
räume angesichts der eingeschränkten Personierung des 
Daseins und der erstarrten Psychodynamik der Überle-
benssicherung zu erweitern. Dies geschieht durch Vertrau-
ensaufbau in die Welt, Förderung der Wahrnehmung und 
des Erlebens der vorhandenen haltgebenden und positiven 
Beziehungen, der vorhandenen Ressourcen im Sinne von 
Halt, Raum, Schutz im Hier und Jetzt und in der Biogra-
phie. Mit dem Erstarken des Annehmen- und Aushalten 
Könnens dessen, was ist und war, nimmt der Einfluss der 
destruktiven automatisierten polarisierenden Copingreak-
tionen (flüchten vor und ankämpfen gegen das Faktische) 
ab. Die konstruktive Energie der Polarität (Grundvertrau-
en versus Grundmisstrauen) im Sinne des Sein-lassens 
von Gegebenheiten in einem selbst und/oder von Gege-
benheiten in der Welt nimmt zu. Das führt in weiterer Fol-
ge zur Zunahme der ursprünglichen Kreativität und ein 
Abrücken können von der Abstraktheit des Formalen und 
den pedantischen Regelhaftigkeiten (Bauer 2025).

3.b) Bei den affektiven Störungen gilt es durch perso-
nale Zuwendung und Beziehungsaufbau die Psychodyna-
mik der Beziehungsverhinderung zu durchbrechen und 
neue Erlebnisse zu fördern, die ein Sich-öffnen und Sich- 
in-Empfang-nehmen ermöglichen, wodurch der Wert des 
Lebens wieder erfahren werden kann. Dadurch können 
die betroffenen Patient:innen die konstruktive Auswir-
kung des Spannungsbogens zwischen Sein und Sollen für 
ein gelingendes und stimmiges Leben wieder nützen. In 
der Folge ist der Schutz durch die psychodynamische Fi-
xierung der Depression durch Rückzug, Leisten, allmäh-
lich nach innen gewendeter Wut und letztendlich durch 
Erschöpfung und Resignation nicht mehr notwendig. 
Durch das erstarkende Wiedererleben des existenziellen 
Grundwertes „Ich bin und dass ich bin, ist gut“ können 
sich depressive Patient:innen zunehmend vom depres-
siven Gegenpol – „Ich bin nicht“/„Ich bin und dass ich 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     33

PLENARVORTRAG

bin, ist schlecht“ – lösen, was zur Folge hat, dass Existenz 
wieder wertvoll erlebt werden kann. 

In der manischen Kehrtwende imponieren die sozi-
ale Überaktivität, Grandiosität, Glückseligkeit und die 
vermeintlich unerschöpfliche Energie. Die manische Al-
ternative zur Grundwertstörung im Sinne einer bezie-
hungslosen Grundwertüberhöhung und eines Omnipo-
tenzerlebens braucht es bei gelingender Personierung des 
Lebens nicht mehr. Die Polarität zwischen Sein und Sol-
len kann durch die personale Grundwertstärkung positiv 
für die betroffenen Menschen nutzbar gemacht werden. 

In der Depression und in der Manie gilt es im psycho-
therapeutischen Prozess den personalen Grundwert und 
die Beziehungsfähigkeit durch Zuwendung, Werterhel-
lung, positive Beziehungsangebote so zu stärken, dass 
die Fixierungen am Entwertungspolpol – „Ich bin nicht“/
„Ich bin und dass ich bin, ist schlecht“ – und am Überhö-
hungspol „Ich bin und dass ich bin, ist grandios und alle 
Grenzen sprengend“ aufgegeben werden können. Dadurch 
werden Beziehungsräume in der Welt und zu sich selbst 
nicht mehr bedrohlich, beengend und ängstigend erlebt, 
wodurch die psychodynamische Fixierung im Tiefflug 
der Depression und im Höhenflug der Manie gelockert 
und im Idealfall entbehrlich wird. Die personale Dialog-
fähigkeit nach innen und außen kann sich wieder entfal-
ten.  

3.c) Bei den Persönlichkeitsstörungen des Selbst zeigen 
sich Kompensationsversuche der behinderten Personierung 
des Ich in den psychodynamischen Copingreaktionen des 
Distanzierens, des formalistischen Funktionierens, einer 
unduldsamen Emotionalität in Gestalt von Zorn, Ärger 
und Trotz, einer erhöhten Kränkbarkeit und in letzter In-
stanz in Form des Dissoziierens. Die Authentizität und ein 
kontinuierlich wohldosiertes Beziehungsangebot mit kla-
ren Grenzziehungen von Seiten der Therapeut:innen sind 
wichtige Grundbedingungen für einen Begegnungsraum, 
wo korrigierende Beziehungserfahrung stattfinden kann. 
Ist dieser Grundstein gelegt, wird schrittweise die Förde-
rung der Personierung des Ich mehr Raum einnehmen. 
Über eine wachsende Selbstwahrnehmung und -annahme 
wird es möglich, sich zentralen, schmerzhaften Fragen zu 
stellen, wodurch die Selbstkenntnis und das Gefühl und 
Gespür für sich selbst zunimmt. Das Mit-sich-in-Bezie-
hung-kommen ermöglicht das Sich-abgrenzen. Durch die 
zunehmende Personierung des Ich eröffnet sich ein Weg 
in einen weniger gefährlichen interpersonalen und intra-
personalen Raum und damit eine Abnahme der psychody-
namischen Fixierung/Polarisierung im Kampf gegen den 

Verlust des Selbstbezuges. Die positiven und kreativen 
Potenziale zwischen den Polaritäten Extrapositionierung 
und Selbstbezug können wieder mehr Platz greifen, wo-
rauf Emmanuel Bauer verweist (Bauer 2025). Die Copin-
greaktionen des Wegschiebens der eigenen Gefühle, des 
Schmerzes und des Abspaltens von Gefühlen, Denken, 
Handeln, Gesprochenem und Körperbezug kann schritt-
weise aufgegeben werden, da durch die Selbstwahrneh-
mung und Selbstannahme eine Abgrenzung ermöglicht 
wird. Eine dialogische Öffnung nach innen und außen 
wird lebbar ohne sich selbst im Außen- bzw. Innenbezug 
zu verlieren. 

3.d) Bei Schizophrenie und anderen primären psy-
chotischen Störungen gilt es aufgrund der psychischen 
Strukturveränderung, die zum Erleben des Ichzerfalls 
führt, wesentlich basaler an der Stabilisierung des Grund-
angsterlebens als bei den Angst- und Zwangsstörungen 
zu arbeiten. In kleinen Schritten wird die Erweiterung 
der Wahrnehmungs- und Handlungsmöglichkeiten ge-
fördert. Eine Stützung und Stabilisierung der anderen 
Grundmotivationsebenen erfolgt entsprechend der hohen 
Ichfragilität ebenso. Eine hohe Achtsamkeit in Bezug auf 
das mehr oder weniger vorhandene Zerfallserleben im 
Wahrnehmen, Denken und Handeln ist kontinuierlich im 
psychotherapeutischen Prozess vonnöten. Daraus ergibt 
sich also in der grundmotivationalen Strukturarbeit eine 
schwerpunktmäßige Stabilisierung in der 1. Grundmoti-
vation. Im Laufe der existenzanalytischen Psychothera-
pie nimmt die Arbeit an den Grundmotivationen zwei bis 
vier zusätzlich Raum ein. Betrachten wir die prozesshafte 
Vorgehensweise der personalen Existenzanalyse liegt die 
Betonung auch hier auf der zentralen Stabilisierung der 
Wahrnehmung. Emotionen werden aufgegriffen, aber 
primär aufgrund der vorhanden Ichfragilität nicht inten-
siviert und problemfokussiert bearbeitet. Mit einer Sta-
bilisierung der Denkprozesse kann an der Fähigkeit zur 
Stellungnahme gearbeitet und Handlungsmöglichkeiten 
erweitert werden. Durch diese psychotherapeutische Vor-
gehensweise gewinnen die von Psychosen betroffenen 
Menschen wieder ein Erleben von Halt, Schutz und Ver-
trauen in sich und in der Welt, wodurch das Grundver-
trauen langsam wachsen kann. Damit wird das Zerfallser-
leben in der Wahrnehmung, im Denken und im Handeln 
reduziert, wodurch der Raum zwischen den Polaritäten 
Grundvertrauen und Grundangst/Grundmisstrauen wie-
der eine Quelle für positive Entwicklungen im Leben der 
betroffenen Menschen werden und die Ichstärke wachsen 
kann. 



34     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

4.) Zusammenfassung: 

Ausgehend von einer langen philosophischen Tradition 
wird die Gegensätzlichkeit bzw. Polarität als ontolo-
gische Struktur des Menschseins angesehen. 
Polaritäten, Spannungen und Konflikte verlieren ihre 
konstruktiven Wirkkräfte, wo Polarisierungen als psycho-
dynamische Schutzmaßnahmen bei nicht integrierbaren 
Gegensätzlichkeiten notwendig werden.
Spannungen, Konflikte und Polarisierungen führen zu 
einer Verminderung der Dialogfähigkeit der Person intra-
personal und interpersonal, wodurch es zu struktureller 
Schwächung auf allen Ebenen der personalen Grundmo-
tivationen und in weiterer Folge zu krankheitswertigen 
Zustandsbildern kommen kann. 
Basierend auf einer phänomenologischen therapeutischen 
Herangehensweise kann die bewusste Fokussierung auf 
die den unterschiedlichen psychischen Störungsbildern 
zugrunde liegenden nicht mehr integrierbaren Polari-
täten, Spannungen und Konflikten und den daraus resul-
tierenden psychodynamischen Polarisierungen eine zu-
sätzlich vertiefende Quelle im Erschauen und Verstehen 
der Leidensbilder sein. 
Das existenzanalytisch therapeutische Vorgehen kann 
unter Hinzunahme der Betrachtung des Fließkontinuums 
von der Spannung über den Konflikt hin zur Polarisie-
rung bereichert, erweitert und zentriert werden.  

Literatur 

Bauer E J (2025) Polarität als Grundprinzip des Lebens und Garant von Le-
bendigkeit. Vortrag Kongress der GLE International, Salzburg 

Frankl V (1987) Ärztliche Seelsorge. Frankfurt am Main: Fischer Taschen-
buchverlag

Kolbe Ch (2001) Gesundheit als Fähigkeit zum Dialog. In Existenzanalyse 
19/2+3/2001. GLE-Österreich, 54–61

Längle A (1998) Verständnis und Therapie der Psychodynamik in der Exi-
stenzanalyse. In: Existenzanalyse 1998/1, 16–27

Längle (2021) Existenzanalyse und Logotherapie. Stuttgart: Kohlhammer 
Verlag, 29–32

Längle (2021a) Existenzanalyse und Logotherapie. Stuttgart: Kohlhammer 
Verlag, 119–121

Längle A (2024) Lehrbuch zur Existenzanalyse. Grundlagen. Wien: Facul-
tas, 169–179 

Luss K (1996) Schizophrenie und Personale Grundmotivation. Abschluss-
arbeit in Existenzanalyse und Logotherapie

Matuszak-Luss K (2017) Multidimensionale Diagnostik und Ätiopathoge-
netische Aspekte der Borderline-Persönlichkeitsstörung in Ab-
grenzung zu Traumafolgestörungen. Existenzanalyse 2, 2017, 
31–41

Matuszak-Luss K (2018) Psychotherapie mit schizophrenen Menschen – 
Besonderheiten und Herausforderungen. Existenzanalyse 2, 18, 
115–122

Matuszak-Luss K (2023) Die vielen Gestalten der Grundangst. Existenz- 
analyse 2, 2023, 42–47

Schwarz F, Tabbert-Haugg Ch, Wendl-Kempann G, Hering W, Kapfham-
mer H-P (2006) Psychodynamik und Psychotherapie der Psy-
chosen. Stuttgart: Kohlhammer Verlag

Zizek S (1997) The Plague of Fantasies. New York/London: Verso Books

Anschrift der Verfasserin:

Dr. Karin Matuszak-Luss

info@psyordination.at



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     35

PLENARVORTRAG

1. Streit von Anfang an

Es ist eine alte Geschichte, die vom Streit und Krieg. 
Sie ist phylogenetisch alt, denn von den Griechen lernten 
wir: Der Krieg ist der Vater aller Dinge. „Polemos pan-
ton pater“ (Πόλεμος πάντων πατήρ) lehrte uns der grie-
chische Philosoph Heraklit (ca. 535 – 475 v. Chr.). 
Die Römer, Organisatoren eines Weltreichs, haben uns die 
Lebenserfahrung weitergegeben: „Si vis pacem, para bel-
lum“, „Wenn du Frieden willst, rüste dich für den Krieg“, 
wie wahrscheinlich Cicero als Erster formuliert hat. Also 
die Abschaffung des Militärs erhöht die Wahrscheinlich-
keit eines Krieges. Wer sich nicht verteidigen kann, wird 
zum Opfer des Egoismus und der Gier der anderen. 
So also ist das Leben: Spannung, Kampf, Zerstörung, 
Übervorteilung, Macht, Gewalt. Und so ist der Mensch, 
wie ihn der altgriechische Dichter Sophokles in seiner Tra-
gödie Antigone beschrieb: „Furchtbar ist vieles, aber nichts 
furchtbarer als der Mensch“1, wenn er mit seinen beeindru-
ckenden Fähigkeiten und Errungenschaften seine Macht 
missbraucht und sich gegen die göttliche Ordnung stellt.

1	 Im ersten Chorlied (Stasimon I) der Antigone heißt es: πολλὰ τὰ δεινὰ κοὐδὲν ἀνθρώπου δεινότερον πέλει.
Transkribiert: pollà tà deinà koûdèn anthrṓpou deinóteron pélei.

So also war die gute alte Zeit … Doch ist das nicht ein-
fach Geschichte, es ist Gegenwart und Zukunft – es ge-
hört zum Mensch-Sein.
Auch ontogenetisch ist es eine alte Geschichte mit dem 
Zank, dem Konflikt, dem Streit, dem Krieg. Sie beginnt 
mit der Geburt. Das Baby schreit mächtig, wenn es in 
Not ist, sodass man alles tut, um es zu „stillen“. Das Kind 
holt sein Schäufelchen zurück, das ihm genommen wur-
de. Und nimmt dabei das Kübelchen des anderen gleich 
mit. Welches Gezeter! Was unterscheidet uns Erwachsene 
vom Kind in dieser Hinsicht? Nur das: dass es nicht mehr 
nur Schäufelchen und Kübelchen sind …

2. Die Grundlage: die Polarität im Unter-
schied zur Dualität

Gäbe es das Prinzip der Polarität nicht, bräuchten wir uns 
nicht über die Feindseligkeiten weiter auseinandersetzen, 
so grundlegend ist sie in unser Sein eingebaut. Polari-
tät bedeutet Auseinanderdriften, sodass Unterschiedlich-

DER UNAUSWEICHLICHE KONFLIKT
Wie bestehen und bearbeiten?

Alfried Längle 

Leben muss man nicht nur „be-sorgen“ und pflegen, sondern 
mitunter auch vertreten und verteidigen. Es ist umstellt von 
Gefahren und umgeben von Gegensätzlichkeiten, Widersprü-
chen, Begehrlichkeiten, Zielen, Vorstellungen, Absichten, von 
innen und außen. 
Dieses Ausgesetzt-Sein hat seine Wurzeln schon im Sein selbst. 
Es beginnt mit einer antagonistischen Dynamik, die durch Du-
alitäten gegeben sind und geht über das Ausbilden von op-
positionellen Polaritäten weiter. Inmitten von Diversitäten ist 
eine subjektive Abgrenzung erforderlich, für die man bisweilen 
kämpfen muss. Spannung und Kampf sind schon in der Art des 
Seins angelegt. Sie können sich zuspitzen und Dynamiken ent-
wickeln bis hin zum Krieg.
Sich diesen Differenzen nicht zu stellen und Seines nicht zu ver-
treten, bedeutet Aufgeben des Eigenen. Das kann Lebens-
grundlagen bedrohen. Sich ihnen aber zu stellen kann Bezie-
hungen in Gefahr bringen, die ebenfalls wichtig für das Leben 
sind. Konflikt-Situationen gefährden beide Pole: Selbst-Verlust 
und Selbstverletzung einerseits stehen Beziehungsverlust und 
Verletzung anderer gegenüber. Es wird aufgezeigt, wie sich 
solche Zuspitzungen entwickeln können und wir ihnen prophy-
laktisch, beraterisch und therapeutisch begegnen können. 

STICHWÖRTER: Spannung, Kampf, Streit, Konflikt, Krieg

THE INEVITABLE CONFLICT
How to survive and deal with it?

Life is not only something to be cared for and nurtured, but 
also something to be held and defended. It is surrounded by 
dangers, contradictions, desires, goals, ideas, and intentions – 
both internal and external. 
Being exposed to these developments is inherent to existence 
itself. It begins with an antagonistic dynamic created by dua-
lities and continues with the formation of opposing polarities. 
Amidst diversity, subjective boundaries are necessary, and 
sometimes one must fight for them. Tension and struggle are 
already inherent in the being. They can escalate and develop 
into dynamics that can lead to war.
Failing to acknowledge these differences and not standing up 
for oneself means relinquishing one’s identity. This can threaten 
the foundations of life. However, addressing these differences 
can also jeopardize important relationships. Conflict endan-
gers both poles: loss of self and self-harm, as well as loss of 
relationships and harm to others. We will demonstrate how 
such escalations can develop and how we can prevent them 
through counselling and therapy. 

KEYWORDS: tension, struggle, dispute, conflict, war



36     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

keiten und Differenzierungen entstehen können, wobei 
die Zusammengehörigkeit bestehen bleibt. Es ist ein Prin-
zip für die Entfaltung des Seins. Polaritäten stehen daher 
auch am Anfang des Lebens. Aber es wäre zu einseitig, 
alles nur im Schema polarer Gegensätze zu sehen. Denn 
neben der Polarität kommt auch das Prinzip der Duali-
tät zur Wirkung. Beide Begriffe überlappen sich, doch 
besteht ein interessanter Unterschied zwischen Dualität 
und Polarität. Die Überlappung geht so weit, dass in der 
Literatur und in Internet-Suche die Verwendung beider 
Begriffe verwirrend und oft gegensätzlich ist, sodass der 
spezifische Unterschied leicht verloren geht. 
Die Dualität ist ein Aspekt der Polarität, der lediglich auf 
die Zweiheit der Gegenstände verweist. Psychologisch ge-
sprochen ist sie die „verbindliche, friedliche Form“ der Po-
larität. Jede Polarität ist auch eine Dualität. Aber der Du-
alität fehlt die Wesenscharakteristik der Polarität. Das hat 
praktische Auswirkungen. Im Konkreten sieht das so aus:
Dualität bedeutet eine zusammengehörige Zweiheit: In 
der Physik gibt es eine duale Beschreibung des Lichtes: 
Welle und Teilchen, in der Psychologie sprechen wir 
von einem Liebespaar, im Körper haben wir zwei Hän-
de, zwei Ohren, zwei Augen. Dank der Dualität der zwei 
Hände verfügt der Mensch über eine „Zweihändigkeit“, 
z.B. beim Arbeiten; dank der Dualität der Augen kann er 
stereoskopisch sehen usw. 
Das Charakteristische der Dualität ist, dass sie auf Symme-
trien beruht, also Spiegelbilder vom selben Bauplan dar-
stellt, die durch die Spiegelbildlichkeit zwar gleich gebaut, 
aber antagonistisch sind, also nicht miteinander vereinbar, 
so wie der rechte und der linke Handschuh, die beiden 
Hände oder Beugemuskeln und Streckmuskeln. Sie sind 
keine Polaritäten, sondern sie ergänzen sich symmetrisch.
Wir haben viele Symmetrien im Körper: Arme, Beine, 
Augen, Ohren, Nase, Hirn, Schilddrüse, Lunge, Nieren, 
Hoden, Ovarien, besonders innig im Herzen: rechtes und 
linkes Herz, die unterschiedliche Körperbereiche durch-
bluten und so einander in die Hände arbeiten. – Ergän-
zend sei angemerkt, dass es neben der Dualität auch das 
Eine, das Unsymmetrische im Körper gibt: Magen-Darm, 
Leber, Milz. Oder psychologisch: das eine Ich, das eine 
Person-Sein.
Auch im Psychisch-Geistigen finden sich Symmetrien, 
etwa in den Grundmotivationen (GM): zwischen der 2. 
und der 3. GM, Verbundenheit/Beziehung in der 2. GM, 
Autonomie/Abgrenzung in der 3. GM. Oder in der exi-
stentiellen Verfassung: Ich und Du, innerer Dialog und 
äußerer Dialog.
Symmetrien sind kooperativ, sie stehen in einer Harmo-
nie zueinander, denn sie ergänzen sich. Das ist das Wesen 
der Dualität.

Die Polarität enthält immer auch eine Dualität, weil 
ja eine Zusammengehörigkeit besteht, aber hier ist sie 
nicht mehr antagonistisch ausgeprägt, sondern von ei-
ner Gegensätzlichkeit bestimmt. Der Gegen-Pol betont 
die Unterschiedlichkeit bei bestehender wechselseitiger 
Abhängigkeit. Man denkt an hell-dunkel, heiß-kalt, 
schwarz-weiß, Mann-Frau, arm-reich, Liebe-Hass, Yin-
Yang (Taiji heißt wörtlich Polarität), Magnet, Batterie, 
Nord- und Südpol. Die Pole stehen in einem Kontinu-
um, wodurch eine Spannung entsteht. Sie sind nicht 
antagonistisch, sondern dialektisch komplementär. Sie 
sind Teile eines Ganzen, die sich gegenseitig bedingen 
(Pole der Batterie), oder sie sind Endpunkte und Extreme 
(schwarz-weiß). Durch ihre Gegensätzlichkeit haben sie 
die Tendenz zu divergieren und nicht zu kooperieren, wie 
wir es in der Dualität sehen können. 
Polaritäten sind vielseitig nötig. Wahrnehmung ist nur 
möglich durch Polaritäten wie Figur – Hintergrund, Kon-
traste von hell-dunkel, warm-kalt. Das Erleben spielt sich 
in Polaritäten ab wie Freude-Trauer, gut-böse, aktiv-pas-
siv, innen-außen, zugewandt-abgewandt. Polaritäten sind 
auch hilfreich im Denken, worauf beispielsweise Hegel 
[(1813)1979] mit seiner Dialektik hingewiesen hat: Die 
Inhalte („Kategorien“) können weder aus der objektiven 
Wirklichkeit noch aus der Bestimmung des Subjekts ge-
wonnen werden, sondern nur aus der Dialektik, die in der 
Einheit von Subjekt und Objekt angesetzt wird. Darin 
spielt der Widerspruch, der in allem enthalten ist, eine 
große Rolle. Auch zu erwähnen ist die bekannte Denktra-
dition von Fichte [(1845, 83ff) 2016] mit seiner Theorie 
der Vereinigung der Gegensätze, wonach aus These und 
Antithese die Synthese entsteht. Romano Guardini sah 
in der Gegensatzlehre das Grundprinzip alles Lebendig-
Konkreten, getreu dem Bibelwort: Wer sein Selbst ver-
liert, wird es gewinnen (Chan Ho Park 2010, 325).  
Die Biologie soll nicht unerwähnt bleiben: Leben wird 
durch die Polarität der Geschlechter weitergegeben und 
es gibt Leben nur im Zusammenhang mit dem Gegenpol 
Tod; wo Wachstum ist, ist auch Verfall; nach der Anstren-
gung braucht es Ruhe; um wach sein zu können, braucht 
es Schlaf. Polaritäten durchziehen die Natur, die Physik, 
Chemie usw.
Polaritäten sind eine Quelle von Dynamik, Wachstum und 
tieferem Verständnis einer Sache durch die Wahrnehmung 
der Gegensätzlichkeit. Die Kunst des Lebens besteht oft 
darin, diese Spannungen auszuhalten, zu integrieren und 
ein Gleichgewicht zwischen den Polen zu finden, anstatt 
zu versuchen, sie vollständig aufzulösen. Das dürfte auch 
Heraklit (Fragment B 53, 2025) gemeint haben, als er den 
Krieg als den „Vater aller Dinge“ bezeichnet hat. Die-
se Sicht ergibt sich aus dem Gesamtverständnis seines 

https://de.wikipedia.org/wiki/Romano_Guardini


EXISTENZANALYSE   42/2/2025     37

PLENARVORTRAG

Denkens, das auf der Grundlage von „alles fließt“, also 
verändert sich, aufgebaut ist. Dieses Fließen beruht auf 
Spannung und Konflikten. Der Widerstreit, heute wür-
de man auch sagen: Die Potentialdifferenz ist daher das 
grundlegende Prinzip, das in allen Dingen und Prozessen 
der Welt wirksam ist. Dieser Widerstreit ist nicht destruk-
tiv zu verstehen, ist kein negatives Prinzip, sondern eine 
notwendige Bedingung für Entstehung und Entwicklung. 
Der „Krieg“ der Gegensätze führt somit paradoxerwei-
se zu einer tieferen Einheit und Ordnung. Heraklit ver-
glich dies mit der Spannung von Bogen und Leier, die 
nur durch entgegengesetzte Kräfte funktionieren und die 
Musik hervorbringen.
Durch Polarität und Unterschiedlichkeit entsteht ein Raum 
der Befruchtung, des Wachstums, der Begegnung, der 
Vielfalt. Wir haben heute eine solche Zeit der Vielfalt, der 
Diversität, des „anything goes“ im neoliberalen Denken, 
der Globalisierung, der Freiheit in Kleidung, im Verhal-
ten, im Konsumieren, in der Unterhaltung, in der Polya-
morie. Der Gegenpol, das Traditionelle, verlor an Wert, 
nur das Neue ist „in“, beseelt von FOMA (fear of mis-
sing out). Könnte nicht gerade in dieser überbordenden 
Vielfalt ein Grund liegen für das Streben nach einfachen 
Erklärungen, die sagen, wo’s lang geht, ohne Verkompli-
zierung und Verästelungen durch Wissenschaft oder Ver-
engung durch Regeln? Durch solche Vereinfachung wird 
ein Gegenpol aufgebaut, um sich in diesem Dschungel der 
Vielfalt nicht zu verlieren. Aber es stellt gleichzeitig eine 
Polarisierung im Denken und in der Haltung dar – eine 
Quelle für soziale und politische Spannungen.

3. Spannungen durch die Einzigartigkeit 
(Einsheit)

Mensch-Sein heißt Individuum sein, eine unteilbare Ein-
heit inmitten von Andersheit. Dieser Umstand schafft 
eine grundlegende Polarität: man ist sich selbst, auf sich 
gestellt, mit einem eigenen Leib und eigenem Ich, letzt-
lich allein mit sich und auf sich angewiesen – und kann 
doch nicht ohne die anderen, ohne Verbunden-Sein mit 
Andersheit. Das Eine, das Individuum, ist wie eine eigene 
Substanz, die aber ohne das andere nicht existieren kann. 
Trotz dieser unaufhebbaren Verbundenheit steht das Indi-
viduum in sich und entscheidet aus sich heraus frei und 
handelt nach seinem Willen. Es kann sich aus seiner Ei-
genständigkeit nicht lösen, es muss mit sich leben – trotz 
und durch die Verbundenheit mit anderem.

2	 Häufiger ist jedoch die nicht polare Unterschiedlichkeit, also Ungleichheiten ohne inneren Zusammenhang, wie z.B. Feuer und Wasser, Erde und Luft, 
gelb und rot, Mehl und Milch, Haare und Blut, affektiver Impuls und Nachdenken.

Aus dieser Gegensätzlichkeit erwächst die Existentiali-
tät, d.h. der dialogische Austausch mit dem oder der an-
deren, das Sich-Einlassen auf anderes auf der Grundlage 
eines unaufhebbaren Bezogen-Seins und des gleichzeitig 
bestehenden Selbst-Stands. Existentialität wird also ver-
standen als Bezugnahme auf andere und anderes, als Auf-
nehmen, Verarbeiten, Stellung beziehen, Beantworten 
und so im dialogischen Austausch mit anderen und ande-
rem sich selbst zu sein. Selbständiges In-sich-Stehen und 
Ruhen gehen notwendigerweise mit einer Abgrenzung 
einher, was mit der Schaffung einer Differenz verbunden 
ist. Wir haben schon früher ausgeführt (Längle 2016), 
dass es ohne Grenzen, ohne Membran oder Haut auf der 
physiologischen Ebene, aber ebenso ohne Abgrenzung 
auf der psychischen, geistigen und existentiellen Ebe-
ne, kein Leben gibt. Durch die Abgrenzung ist man nicht 
mehr „eins“, sondern geteilt, getrennt, aber deswegen ist 
man noch nicht „un-eins“, zerstritten. Doch durch die 
Abgegrenztheit entsteht eine polare Unterschiedlichkeit2. 
Dieses Prinzip hat einen hohen Stellenwert in der Natur, 
ist doch die Fortpflanzung darauf aufgebaut!
Die Unterschiedlichkeit entfaltet sich im Leben und in 
den Dingen, wird ausgebaut und kommt in Form von Di-
versität zum Blühen, wie bereits ausgeführt. Die Vielfalt 
ist das eine Resultat, das aus der Unterschiedlichkeit er-
wächst, und das andere ist die Unizität (Einzigartigkeit) 
des Individuums, der subjektive Pol. Denn wie kann sich 
der oder die Einzelne in dieser Vielfalt zurechtfinden und 
damit umgehen? Der oder die Einzelne, das Individuum, 
muss sich den anderen entgegensetzen und sich behaup-
ten, um im Weiteren bestehen zu können. Man ist selbst 
Teil der Diversität, ist daher verschieden von anderen, 
und muss so das Leben selbst leben inmitten der Bezie-
hung und Verbundenheit mit anderen. 
Das braucht Kraft. Das macht Spannung, weil auch das 
Andere einen Selbst-Stand hat, ein Eigenes ist, das aber 
eben „anders“ ist, nicht ident, nicht deckungsgleich, son-
dern zu berücksichtigen ist. Um so in der Unterschied-
lichkeit und gar Gegensätzlichkeit (wie z.B. Mann-Frau) 
bestehen zu können, braucht es Kraft für den Selbst-
Stand, für die Selbst-Erhaltung und Selbst-Behauptung. 
Damit besteht eine inhärente Grundlage für den KAMPF. 

4. Austragungsformen der Polarität 

Wir selbst und unsere Welt sind durchzogen von anta-
gonistischer, kooperativer Dualität und oppositioneller, 



38     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Spannung erzeugender Polarität. Die dadurch entstehen-
den Spannungen verlangen vom Individuum durch die 
notwendige Abgrenzung Kraft. Man muss manchmal 
auch kämpfen im Leben. Auf dieser Grundlage kann sich 
eine Kaskade entwickeln, die von der natürlichen Span-
nung ausgehend sich bis zur Aggression und Destruktivi-
tät entwickeln kann.

4.1 Spannung

Die Polaritäten sind verbundene Unterschiedlichkeiten, 
die zwar divergieren, aber nicht voneinander loskommen. 
Darum ist Spannung in ihnen angelegt. Die Abgegrenzt-
heit und Differenz sind die Ausgangsbasis der Existenz 
und erlauben den dialogischen Austausch. Die Spannung 
kann zu Begegnung führen, aber auch schmerzlich sein 
und Kraft kosten. Dann entstehen auf dieser Grundlage 
weitere Formen der Auseinandersetzung, die auch zur 
Existenz gehören:

4.2 Kampf

Wie oft sagt man: Leben ist ein Kampf, Lebenskampf, 
manchmal auch ein Überlebens-Kampf. Spielerisch im 
Wettkampf, worin man die Kräfte misst im Sport, in einer 
Rätselrally, in der Produktplatzierung am freien Markt. 
Kampf ist Kräfte-Einsatz für die Selbst-Behauptung 
gegenüber anderem, auf das man aber bezogen ist. Es 
ist ein Kampf, bei einer schweren Lungenentzündung 
das Leben zu behaupten, gegen die Verführung oder den 
Alkohol anzukämpfen; es ist ein Kampf, im Wahlkampf 
den Vorsprung nicht zu verlieren; es kann zum Kampf in 
der Partnerschaft werden, sich zu behaupten, wenn man 
nicht ernst genommen wird. Immer geht es um den Ein-
satz von Kräften, doch ist die Basis eine Verbundenheit 
oder ein Verstehen des anderen, weil im Kampf die Zu-
sammengehörigkeit der Polarität notwendig ist. D.h. im 
Kampf bleibt man in der Beziehung. Andernfalls wird 
es zur Zwistigkeit, wenn es mehr um die Behauptung der 
einzelnen geht.
Die Unterschiedlichkeit kann einen Kräfteeinsatz für 
die Selbstbehauptung bedeuten, aber sie kann auch ein 
Grund zur Freude sein, wenn man mit Freund:innen so 
beisammen ist, unterschiedliche Ansichten austauscht 
oder fremde Länder bereist. Sie kann Lust aufeinander 
machen, wie in der Sexualität, die mit einem anderen 
Menschen meist lustvoller erlebt wird als nur mit sich 
selbst. Es kann Lust erwachsen auf Fremdes in der Be-
gegnung, im Geschmack des Essens, oder wenn man für 
Abwechslung im Tagesverlauf kämpft.

4.3 Streit und Zank

Wann wird der Wettkampf zum Wettstreit? Die Diskussion 
zum Streit-Gespräch? Eine Klage zum Rechtsstreit? Das 
Kämpfen um Gehör zum Streit in der Beziehung? – Der 
Umschlagspunkt ist erreicht, wenn die Positionen oder 
Meinungsverschiedenheiten von psychodynamischen Af-
fekten begleitet werden. Dadurch wird die vitale Bedeu-
tung spürbar, die das Thema für die eine Person, für beide 
oder auch für die Gruppe hat. Die sachliche Behandlung 
oder das ruhige Einsetzen von Kraft für das Kämpfen ge-
hen verloren, die Stimmen werden lauter, die Wortwahl 
heftiger, die Inhalte werden drängender und zunehmend 
unsachlicher vorgebracht. Jedes Argument und jedes Ge-
fühl, das zum Durchbruch verhelfen kann, sind nun recht. 
Jetzt geht es mehr als nur um sich zu behaupten, nun 
geht es darum, sich durchzusetzen. Der Affekt ist deshalb 
mobilisiert, weil man an dem Thema hängt, und um der 
vorhandenen Kraft zu noch mehr Durchschlagsvermö-
gen zu verhelfen. Im Streit und Zank sind die Themen 
nicht so substanziell wie wenn es zum Konflikt kommt. 
Natürlich sind Streit und Zank auch Konfliktformen, aber 
im üblichen Verständnis geht es im Streit nicht um das 
Substanzielle, z.B. in einem philosophischen oder politi-
schen Streitgespräch, sondern man vertritt mit Verve und 
Gefühlskraft eine Position und verteidigt sie – aber nicht 
sich. Man streitet miteinander, aber hat deshalb noch kei-
nen wirklichen Konflikt miteinander. Doch weil es vor 
allem darum geht, die anderen zum Nachgeben, Einse-
hen oder Zurückweichen zu bringen, wird das Verstehen-
Wollen der anderen sukzessive zurückgedrängt, denn dies 
ginge auf Kosten der Durchsetzungskraft.

4.4 Konflikt

In der EA stellen Konflikte nicht die Grundlage der Exi-
stenz dar, wie in der Psychoanalyse, wo Probleme immer 
auf einer Konfliktbasis verstanden werden, sondern bei 
uns ist es die Polarität und Spannung, auch der Kampf. 
Die Eskalationsstufe geht dann weiter, wenn aus den un-
terschiedlichen Positionen oder Meinungen nicht nur eine 
Bedrängnis entsteht, sondern eine Bedrohung. Dies ist 
z.B. bei Interessenkonflikten der Fall, wenn es der Auto-
mobilbranche um die Einführung der E-Mobilität geht, 
weil sie diese teuer entwickelt hat und nun verkaufen 
möchte, aber viele Verbraucher:innen den gewohnten und 
sicheren Verbrenner behalten wollen. Zunächst wird da-
rum gestritten, es entstehen Angriffe, Vorwürfe, Verleum-
dungen und Grundwerte kommen zumindest auf einer 
Seite in Gefahr. Man fühlt sich nun persönlich bedroht. 
Das ist immer dann der Fall, wenn Aggressionen vom 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     39

PLENARVORTRAG

Typ der zweiten bis vierten Grundmotivation aufkom-
men, in Form von Wut, Zorn und Zynismus, entweder in 
einem selbst oder wenn sie einem von der anderen Seite 
entgegenkommen. Denn wir haben eine angeborene Ten-
denz, auf das Verhalten anderer symmetrisch zu reagie-
ren. Wenn wir also mit Wut, Zorn und Trotz, spielerischer 
Aggression oder Zynismus behandelt werden, halten wir 
natürlicherweise symmetrisch entgegen. Hier entsteht der 
Konflikt. 
Denn nun geht es in erster Linie um den eigenen Schutz 
und die Verteidigung. Im Konflikt kollidieren Werte in 
einer Art und mit solchen Konsequenzen, dass man sich 
persönlich betroffen oder gar vital bedroht fühlt. Denn 
die Werte, das Selbst-Sein oder der größere Zusammen-
hang (Sinn) kommen schmerzlich in Gefahr. Darum kann 
man es so nicht stehen lassen, was der oder die Andere 
sagt oder tut. Es geht gegen einen selbst. Die Kraft wird 
maximiert und eine Mächtigkeit wird spürbar. Man nähert 
sich schon der Gewaltanwendung. 
Unter Macht verstehen wir in der EA ein Durchsetzungs-
vermögen, eine Fähigkeit, mit seinem Können und seiner 
Kraft etwas bewirken zu können. Der Staat hat die Ord-
nungsmacht und kann mit der Polizei und den Gerichten 
die Gesetze zur Durchführung bringen, die Lehrerin die 
Macht über Aufstieg in die nächste Klasse oder Wieder-
holung. 
Zurück zum Konflikt: Da sind die Offenheit und die Be-
reitschaft verstehen zu wollen verschwunden, denn sol-
ches Ansinnen würde die eigene Position nur schwächen. 
Abwehr steht an oberster Stelle, wie durch Schießschar-
ten sollen die Feinde zurückgeschlagen und die eigene 
Festung gehalten werden. Das geschieht gleichermaßen 
im Konflikt einzelner wie auch zwischen Gruppen (Kon-
fliktparteien).
Man kann aber auch im Konflikt mit sich selbst stehen, 
z.B. bei einem Entscheidungskonflikt oder Gewissens-
konflikt. Auch hier geht es um das Verteidigen von Wer-
ten, zwischen denen man sich zerrissen fühlt.
So eine Entwicklung von unterschiedlichen Positionen zu 
Spannung, Streit und Konflikt fand z.B. im Jänner 1983 
statt, als Elisabeth Lukas bei unserem Ausbildungssemi-
nar in Wien gastierte und über das Gewissen sprach. Ich 
konnte ihren Ausführungen nicht so ganz zustimmen, u.a. 
weil sie keinen Unterschied machte zwischen Gewissen 
und Über-Ich und das Gewissen als Sprachrohr Gottes 
darstellte. Wir, die Gruppe und ich, stellten ihr Fragen 
und verwiesen auf Probleme. Ihre Antworten hatten uns 
nicht ganz zufrieden gestellt. Aber was konnten wir ge-
gen die Ikone der Logotherapie schon sagen? Jedenfalls 
blieb eine Spannung bei uns zurück, aber wir gaben das 
Kämpfen aus Mangel an Wissen auf. Niemand wollte 

die Situation eskalieren lassen, lag doch schon Streit in 
der Luft. – Als die Unzufriedenheit am nächsten Tag die 
Gruppe weiter unruhig machte, bat ich Frankl, ob er uns 
das logotherapeutische Verständnis von Gewissen erklä-
ren könnte. Er war bereit und kam noch in derselben Aus-
bildungswoche dazu. Wir legten ihm die Fragen vor, und 
er hat sie in sehr klarer Form beantwortet und ganz zentral 
das Gewissen als das „Personalissimum“ bezeichnet. Mit 
Frankls Einverständnis schickte ich Lukas die Mitschrift, 
weil mir an einem einheitlichen Verständnis in der Lo-
gotherapie gelegen war. Aus dem beginnenden Streit in 
der Gruppe wurde nun ein Konflikt, denn Lukas hat diese 
Information offenbar als persönlichen Angriff aufgenom-
men. Die Ausführungen von Frankl entsprachen z.T. nicht 
den ihren. Sie fühlte sich dadurch verletzt und unsere 
Beziehung war gebrochen. Sie wollte nie mehr in unsere 
Gruppen kommen und auch mit mir keinen Kontakt mehr 
halten. Damit hatte ich nicht gerechnet. Zugegeben, sehr 
diplomatisch war ich da auch nicht und sicherlich zu sach-
lich, zu wenig auf die Beziehung eingehend und durch 
meine Nähe zu Frankl eine Bedrohung für sie… Und nun 
schreibt sie sogar in einem Buch: „… [dass] Längle (…) 
anlässlich unserer Gewissensdebatte die Freundschaft zu 
mir innerhalb von Minuten in Feindschaft verkehrte. Die 
zehnte ‚These über die Person‘ überschritt eine ‚rote Li-
nie‘ bei ihm, sie traf einen empfindlichen Nerv von ihm. 
Der ‚religiöse Touch‘ der Logotherapie widerstrebte Län-
gle so sehr, dass er mit der Zeit auch die ersten neun ‚The-
sen über die Person‘ verwarf.“ (Lukas in Batthyány & 
Lukas 2020, 142) „Als ich widersprach, ließ Längle mich 
fallen.“ (ebd. 134)

4.5 Krieg

Die höchste Stufe der Eskalation ist erreicht, wenn man 
sich in seinem Sein-Können (1. GM) angegriffen fühlt. 
Allein die Erfahrung des Ausgegrenzt-Seins und nicht Da-
zugehörens zu sozialen Gruppen oder die Erfahrung der 
Zurückweisung, des nicht Dabei-sein-Lassens erzeugt 
im ACC (anterior cingular cortex) dieselben Erregungs-
muster wie körperlicher Schmerz. Auch Verachtung und 
massive Ungerechtigkeit tun das. Das Gefühl des Aus-
gegrenzt-Seins triggert heftige Aggressionen, wie Joach-
im Bauer (2011) auf der Grundlage empirischer Befunde 
gezeigt hat. Da ist es nur noch ein Schritt zum Krieg, zur 
Anwendung von Gewalt. 
Gewalt ist rücksichtloses Durchsetzen eigener Interessen 
und Ziele gegen den Widerstand anderer oder ohne Ab-
stimmung mit ihrem Willen; Gewalt läuft auf eine Be-
mächtigung des anderen hinaus und riskiert oder zielt auf 
Zerstörung ab. 



40     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Im Krieg soll den anderen Schaden und Zerstörung, 
auch Tötung und Vernichtung zugefügt werden, um die 
Macht über den anderen zu gewinnen. Es werden Bom-
ben geworfen und Raketen eingesetzt, auch die Zivilbe-
völkerung wird angegriffen; in einem Scheidungskrieg 
sind nur die Mittel andere, aber das Ziel ist dasselbe: 
„Bevor Du etwas von unserem gemeinsamen Vermögen 
bekommst, verheize ich das an die Rechtsanwälte!“ Der 
Aggressionstyp der 1. GM, der Hass, herrscht vor. Hass 
will das eigene Sein durch die Zerstörung des anderen 
Seins schützen, nach dem Prinzip von Shakespeares 
Hamlet: „Sein oder Nicht-Sein, das ist die Frage.“ Krieg 
ist Zerstörungsabsicht und Gewalttätigkeit gegen den an-
deren. Krieg entsteht oft aus einer Ausweglosigkeit bei 
massivem Bedrängt- und Bedroht-Sein, sodass das Ge-
fühl des Nicht-mehr-sein-Könnens entsteht, oft begleitet 
von Verzweiflung, oder auch ruchloser Gier, rücksichts-
losem Durchsetzungswillen.

5. Psychodynamische und kognitive Ent-
wicklungen

Wann immer die Polarität eine Spannung verursacht, die 
Menschen situativ überfordert, treten Coping-Reaktionen 
ein. Auf jeder Stufe: bei schwer erträglichen Spannungen, 
im aussichtslosen Kämpfen, im Streit, besonders häufig 
im Konflikt und natürlich im Krieg. Coping-Reaktionen 
sind a-personal; es geht in ihnen nur um die Sicherung 
des eigenen „Überlebens“. Sie gehen auf Kosten der Be-
ziehung und verhindern Dialog. Wenn dann die maxi-
male Aktivierung der Kräfte die Wucht der Aggression 
erzeugt, kann die Kluft der Entzweiung in der Situation 
nicht mehr überwunden werden. 
Auf der Basis entsteht dann auch eine kognitive Veren-
gung, die als Aktivismus zur Polarisierung des Denkens 
führt, wie es Kirk Schneider (2013) in seinem Buch „The 
Polarized Mind“ beschreibt. Die Polarisierung besteht in 
der Fixierung auf einen einzigen Gesichtspunkt unter Aus-
schluss aller anderen Perspektiven. Damit verbunden ist 
der Verlust der Achtsamkeit. Der Hauptfaktor, der zur Ent-
wicklung des polarisierenden Denkens führt, ist Angst und 
Hilflosigkeit, wie er anhand vieler Studien aufgezeigt hat. 
Die Menschen fühlen sich klein und bedeutungslos, und 
sehen letztlich ihr Leben in Gefahr. Das führt dazu, dass die 
Menschen alles tun, um solchen Gefahren zu entkommen, 
und sie werden gewalttätig und unterdrückend, um sich 
zu schützen. Diese Menschen werden Extremist:innen, 
Despot:innen, Rassist.innen, Fremdenfeinde und sind be-
herrscht von Macht und Streben nach Kontrolle. Solche 
Entwicklungen zeigten sich in der Geschichte, wenn indi-

viduelle oder kollektive Traumata wie Krieg, Wirtschafts-
einbruch, Verschleppungen oder zwanghafte Umsied-
lungen erfolgten. Dann nahm die Polarisierung stets zu. 
Eine solche Polarisierung ist anscheinend in der Gene-
ration Z (2025) derzeit verbreitet. Unter diesen jungen 
Menschen, die zwischen 1997 und 2013 geboren worden 
sind, ist so eine Art „Zwei-Spalten-Denken“ (im Eng-
lischen: „T-Chart-Method“) verbreitet. In dieser Art des 
Denkens werden unterschiedliche Völker oder Gruppie-
rungen in zwei Kategorien unterteilt: „Unterdrücker“ 
und „Unterdrückte“. Frauen sind die Unterdrückten, black 
people in den USA die Unterdrückten, die Palästinenser 
die Unterdrückten und die Israeli (und damit „die Juden“) 
die Unterdrücker. Es geht dann in ihrem Gerechtigkeits-
gefühl oft so weit, dass Massentötungen als gerechtfer-
tigt angesehen werden. Es scheint in der Generation Z 
verbreitet zu sein, diese Polarisierung zu beschwören und 
keine Graustufen zuzulassen. Dadurch wird die Moral 
ganz einfach: Der Unterdrücker ist immer im Unrecht, 
und die Unterdrückten sind immer im Recht. Gut und 
Böse sind nun einfach erkennbar.

6. Prävention

Präventionen für Streit und Konflikt sind nach meiner 
Erfahrung breit gefächert anzulegen, weil sie auch aus 
der ganzen Breite der Existenz entstehen können. Es 
gibt gute Literatur dazu, die ebenfalls breit angelegt ist. 
Besonders bekannt ist heute die gewaltfreie Kommuni-
kation nach Marshall B. Rosenberg (z.B. 2016), die sehr 
nahe zu unserer phänomenologischen Gesprächsweise 
ist. Klassiker sind Paul Watzlawick et al. mit „Mensch-
liche Kommunikation“ (1996), Schulz von Thun (2010) 
mit seiner Kommunikationslehre und Jesper Juuls Bücher 
zur Familien- und Erziehungskommunikation (z.B. 2009). 
Friedrich Glasls Konfliktmanagement (1980) kann insbe-
sondere in Organisationen herangezogen werden, um zu 
sehen, wie man auf jeder der neun Stufen präventiv ein-
greifen kann. Natürlich ist Prävention auch ein zentrales 
Thema in der Mediation, wo es eine ganz große Zahl von 
Literatur gibt (z.B. Besemer 2016). Unübersehbar ist die 
Literatur zu Dialog und Begegnung.
Wichtig ist uns immer die Erhaltung des Dialogs auf der 
Basis des Verstehens, das dem Antworten vorausgehen 
soll. Die Antwort selbst soll sich auf das eigene Gespür 
und die aktuelle Überlegung beziehen, nicht auf Sche-
mata, Vorgefasstes usw. Die Gesprächspartner:innen sol-
len sich gegenseitig darauf aufmerksam machen, wenn 
es zu Abweichungen kommt. Die phänomenologische 
Haltung der Offenheit darf nach meiner Erfahrung als 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     41

PLENARVORTRAG

grundsätzlich hilfreich angesehen werden: Bezugnahme 
auf das persönliche Erleben in den Aussagen („Ich“-Bot-
schaften), störende Gefühle als Wahrnehmungen gelten 
lassen und rechtzeitig einbringen, Erwartungen vorerst 
einklammern, versuchen zuerst sich und den anderen zu 
verstehen, danach Erwartungen und Bedürfnisse ausspre-
chen und auch von der Gegenseite anfragen, um sie ver-
handeln zu können. 
Vielfach ist das Schaffen eines Rahmens hilfreich, der 
den Dialog unterstützen kann. Regelmäßiger vereinbarter 
Austausch über Befindlichkeiten, nicht nur über Sach- 
themen, wie es jedem mit dem anderen geht, was sich 
als unklar oder problematisch angehäuft hat – z.B. in 
Form gemeinsamer Restaurant-Besuche, Spaziergänge, 
bei Teams (gecoachte) Meetings und Einführung einer 
Feedback-Kultur. Achten auf eine passende Distanz im 
Zusammenleben, einander Raum lassen, damit es nicht 
zu eng wird, evtl. mal allein auf Urlaub gehen. 
Die aufwändigste Prophylaxe liegt wohl in der Persön-
lichkeitsbildung. Sie soll dazu führen, dass man für sich 
und für andere fair sprechen kann, zu sich stehen, auf 
die eigene Stimmigkeit achten, in einer guten Beziehung 
zu sich stehen kann, was dann auch erlaubt, gute und 
nachhaltige Beziehungen im Außen zu haben. Durch die 
Schulung des Gespürs und des inneren Dialogs, des guten 
Umgangs mit sich und der Reduzierung von Stress sowie 
der Kenntnis der eigenen „Trigger“ wächst die Achtsam-
keit für die anderen wie auch die kritische Selbstreflexion, 
unterstützt durch den offenen Dialog mit anderen. Das ist 
für einen respektvollen Umgang im eigenen Umfeld und 
ein Einstehen für Werte und Gerechtigkeit förderlich.
Da Mensch-Sein zwar der Abgrenzung bedarf, aber auf 
Austausch und Miteinander angelegt ist, ist kultivierter 
(d.i. Werte pflegender), zwischenmenschlicher Umgang 
mit Empathie, Verständnis und interkultureller Kompe-
tenz basal. Das kann v.a. durch Bildung und Stärkung des 
kritischen Denkens und der Persönlichkeit, durch Begeg-
nungen und Zuhören gefördert werden.
Ich glaube jedoch, dass man präventiv damit wahrschein-
lich nur die Zahl und die Heftigkeit der Reaktionen re-
duzieren kann. Es scheint mir unmöglich und auch nicht 
förderlich für das Leben, aus der ganzen Skala von Span-
nungen und Konflikten aussteigen zu können. Aber man 
kann daran arbeiten, um sie eher auf der unteren Stufe 
zu halten, verletzenden Aggressionen zuvorzukommen, 
Kriege zu vermeiden trotz aufkommender Spannungen 
und Differenzen, und Konflikte schneller wieder zu lö-
sen. Trotzdem werden wir immer wieder an Grenzen sto-
ßen bei uns selbst, wo wir unsicher werden, uns bedroht 
fühlen, die Ruhe nicht bewahren können, schmerzlich 
berührt sind, uns nicht mehr personal verhalten (können). 

Und wir stoßen an eben solche Grenzen bei den anderen, 
und beide Problemfelder können sich leicht verquicken 
und hochschaukeln.

7. Wie bestehen – wie bearbeiten?

Wenden wir uns nun der Behandlung des Konfliktprofils 
zu. Vorab ist bewusst zu halten, dass personales In-der-
Welt-Sein ohne Austausch, Verbundenheit und Miteinan-
der nicht möglich ist. Aber auch ohne Abgrenzung vom 
Anderen kann man als Person und Ich nicht existieren. 
Dieser scheinbare Gegensatz zwischen Selbst-Sein und 
Andersheit kann überwunden werden durch Dialog und 
Begegnung, durch Einbringen des wahren, spürenden Ichs 
in die Welt des Du und des anderen und durch Aufneh-
men des anderen in das Ich. Die Beibehaltung der Grenze 
und Wahrung der Unterschiedlichkeit ist für Erhaltung 
der Selbst-Bestimmtheit, des Selbst-Wert, der Autono-
mie und Unabhängigkeit zu verteidigen. Das steht jedem 
Menschen bedingungslos zu. 
Doch gleichzeitig ist das Verbunden-Sein mit dem ande-
ren konstitutiv für den Menschen, sind die Symmetrien 
und Polaritäten in Bezug auf die anderen genauso ernst 
zu nehmen: die Abhängigkeit vom anderen, der oder die 
oder das doch nicht das Meinige ist, sondern von mir ge-
trennt ist und mir gegenübertritt, mir begegnet, mir entge-
gensteht. Im günstigen Fall führt das zu einem Dialog und 
Austausch, was für beide Seiten bereichernd ist. Aber als 
Anderes bleibt es ein Gegenüber und wird nicht Meines, 
es bleibt draußen und ist nicht integrierbar. 
So ist unser Dasein angelegt, mit dieser ontologischen 
Polarität zwischen Individuum/Person und der „Alte-
rität“. Darum ist im Dasein immer Spannung, die auch 
Kraft fordert. Wenn die Daseins-Spannung verschwindet, 
ist man tot. Wo Kraft zum Einsatz kommt, ist man schnell 
beim Kämpfen. Und so geht es weiter, denn in einem 
Kampf kann man leicht in Bedrängnis kommen, was in 
den Streit mündet. Wenn dabei die Position der Anderen 
so stark ist, dass sie einen bedroht, bricht ein Konflikt aus; 
man muss sich verteidigen. Erlebt oder spürt man, dass 
der andere oder auch man selbst zerstören oder sogar ver-
nichten will, entsteht Krieg.
Aus beiden Grundsteinen der Existenz, der Verbun-
denheit und Abgegrenztheit, haben Menschen seit jeher 
Kultur geschaffen, Kultur als Wertepflege und Bezie-
hungskultur. Kultur ist eine große Prävention für Streit, 
Konflikt und Krieg. Kultur schafft einen Rahmen für Ak-
zeptanz und pflegt das Gefühl für Werte. Eine gute Be-
ziehungskultur in Familie oder Organisationen pflegt das 
Gespräch, hat eine Fehlerkultur, ein Bemühen, auch bei 



42     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Versagen beisammenzubleiben und zusammenzuhalten. 
Religionen sind vom Wesen her auf das Transzendentale 
ausgerichtet und eigentlich Friedensstifter.
Allgemeine Hilfen zur Lösung von Konflikten und Ag-
gressionen kann man anhand des Schemas der Methode 
der Personalen Existenzanalyse (PEA – Längle 2000) auf-
listen, denn diese Methode führt in den Dialog, stärkt das 
authentische Ich und vermittelt Brücken zum Anderen:
PEA-0

Genaue, sachliche Schilderung der Situation, der 
Ereignisse, der Aktivitäten. Gefühle sollen hier nicht 
hereinkommen, allenfalls ist die Schilderung zu un-
terbrechen oder mit einem Moderator weiterzuführen.

PEA-1
1.	 Wahrnehmen und Fühlen: Spannungen frühzeitig 

wahrnehmen, z.B. wenn das Sprechen miteinander 
schwierig wird, wenn nonverbale Signale von Unbe-
hagen oder eine angespannte Atmosphäre auftauchen.

2.	 Offensein für den anderen: empathisch zuhören, 
auch auf das Non-Verbale achten, Beurteilungen zur 
Seite stellen, zurückfragen, Verstandenes zur Korrek-
tur durch den anderen wieder vorlegen, Respekt üben. 
Annehmen ist grundlegend für Spannungsreduktion, 
Konfliktbewältigung, Friedensstiftung. Denn Anneh-
men ist ein Sein-lassen-Können, somit Bezugnahme 
auf das Sein und Sein-Können. Das reduziert Span-
nung, Bedrohung, Aggression.

PEA-2:
3.	 Sich persönlich zeigen: die Wahrnehmung zum The-

ma machen, auf den anderen zugehen, von sich spre-
chen (z.B. „mich belastet es, wenn wir nicht offen 
miteinander sprechen können“) statt zu verallgemei-
nern oder über die Anderen zu reden.

4.	 Sachlich bleiben: Fokus ist auf das Problem bzw. 
Verhalten, nicht auf die Person der Anderen gerich-
tet. Keine Vorwürfe oder Erwartungen vorlegen, aber 
deutlich mitteilen, was man selbst braucht und wie es 
einem dabei geht. Fairness soll gewahrt bleiben.

PEA-3:
5.	 Gemeinsames suchen: Was wollen wir beide? Disku-

tieren der Mittel und Wege, Vereinbarungen treffen, 
evtl. Hilfe von außen suchen. Es braucht vielleicht 
Geduld.

6.	 Mit Außenstehenden sprechen: Erweitern der Selbst-
Reflexion durch Gespräche mit anderen über den Kon-
flikt, auch Coaching, Beratung, Therapie aufsuchen; 
Stressmanagement. 

Wie sich die einzelnen Stufen entwickeln und welche 
Mittel zum Einsatz kommen, hat Fritz Glasl (1980) in 
seinem Konflikt-Eskalationsmodell plastisch dargestellt:
Die neun Stufen der Konflikteskalation unterteilt Glasl in 
drei Ebenen. Auf der ersten Ebene ist es noch möglich, 
dass beide Parteien ohne Schaden oder sogar mit Gewinn 
aus der Sache aussteigen (win-win). Auf der zweiten Ebe-
ne muss einer von beiden der oder die Verlierer:in sein 
(win-lose) und auf der dritten Ebene gibt es auf beiden 
Seiten nur noch Verluste bis zur gegenseitigen Vernich-
tung (lose-lose).
Je tiefer man sich in Richtung letzter Stufe begibt, de-
sto primitiver und unmenschlicher werden die Methoden, 
mit denen die Kontrahenten einen Sieg zu erringen ver-
suchen. Deshalb stellt Glasl sein Modell auch nicht als 
einen Anstieg zu den höheren Eskalationsstufen dar, son-
dern als hinabführende Treppe, die buchstäblich immer 
weiter in die Tiefe der menschlichen Unmoral führt.
Was kann konkret getan werden, um der Eskalation ent-
gegenzusteuern?

7.1 Spannungen

Spannungen bestehen aus einer spürbaren Differenz 
der Ansichten, Meinungen, Handlungsweisen, Haltungen 
usw. Zunächst sollten sie toleriert werden. Sie müssen 
nicht gleich beseitigt werden, es soll kein Harmonisieren 
entstehen. Spannungen markieren eben Abgrenzungen 
und Unterschiede, die auch zu Recht bestehen können. 

Schema 1: 3 Ebenen und 9 Stufen der Konflikteskalation nach Glasl (1980) 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     43

PLENARVORTRAG

Dass es Kraft kostet, sie auszuhalten, kann unangenehm 
sein und einen aus einem kuschelig-weichen Eingebettet-
Sein herausreißen. Doch ist dies für die Begründung des 
Selbst-Standes mitunter auch wichtig und soll nicht ver-
mieden werden. Sie sind uns Anlass für weiteren Aus-
tausch und können zu schönen Begegnungen führen. 
Doch sollen Spannungen nicht zu lange anhalten und 
schon gar nicht, wenn sie schmerzlich sind, z.B. in der 
Partnerschaft, in der Zusammenarbeit, im Team. Solchen 
schädlichen Spannungen ist auf den Grund zu gehen, die 
Ursache ausfindig zu machen. War es ein Missverständ-
nis, eine Verletzung, eine Ungerechtigkeit, eine fehlende 
Absprache? Sind die Anforderungen an mich selbst zu 
hoch, bringe ich mich unter Druck, übergehe ich mich, 
bringe ich unterschiedliche Werte nicht zusammen?
Aus existenzanalytischer Sicht stammen Spannungen aus 
der Gefährdung der ontologischen Basis der Existenz, 
der 4 GM. Die Polarität ist stets zwischen Bestand und 
möglichem Verlust, zwischen bekommen oder nicht be-
kommen. Sind diese Grundlagen in Gefahr, entstehen 
Behinderung, Schädigung, Leiden, Zerstörung oder sogar 
Tod. Diese Gefahren können von außen entstehen, aber 
auch durch innere Blockaden, Traumata, Krankheiten, 
falsche Entscheidungen usw. aufkommen.
Zur Erinnerung und zur Illustration hier eine kleine Aus-
führung v.a. für Personen, die mit der Strukturtheorie der 
Existenzanalyse nicht so vertraut sind:
1.	 GM keinen Schutz, Raum oder Halt haben → Gefahr, 

Bedrohung → Unsicherheit, Tod
2.	 GM fehlt Beziehung, Zeit und Nähe → Werteverlust, 

Beziehungslosigkeit → Kälte, Lebensverlust
3.	 GM braucht Beachtung, Gerechtigkeit und Wertschät-

zung, sonst → Selbstverlust, Entfremdung, Identitäts-
verlust, Begegnungsverlust → Vereinsamung, Verlo-
ren-Sein, Entfremdung

4.	 GM braucht wertvollen Kontext, Tätigkeitsfelder und 
einen Wert in der Zukunft, sonst → Entwicklungsver-
lust, Sinnlosigkeit → Leere, Verzweiflung

Ein alltägliches Beispiel für eine Spannung. Ich bin spät 
dran, beeile mich und fahre sehr schnell, komme in große 
Spannung, weil ich rechtzeitig beim Treffen da sein will; 
bringe mich und andere mit diesem Verhalten in Gefahr. – 
Die Spannung entsteht durch die Polarität zwischen Wert 
und Wertverlust: andere nicht warten zu lassen, meine Er-
wartung und die mögliche Enttäuschung (2. + 3. GM). Hil-
fe: Früher wegfahren oder zum Zuspätkommen zu stehen.
Oder: Ich will meiner Schwester helfen, sehe ihre Not 
mit den Kindern, stelle mich zur Verfügung und passe auf 
sie auf, aber hätte gerne endlich mal ein Wochenende für 
mich selbst gehabt. Spannung zwischen zwei unverein-
baren Werten (2. + 3. GM). – Hilfe: es der Schwester er-

öffnen und vielleicht nächstes Mal das Eigene vorziehen.
Spannung kann auch von außen kommen: Der Chef ver-
langt eine sinnlose Tätigkeit von mir, von der ich jetzt 
schon weiß, dass sie zu nichts führt. Es entsteht eine 
Spannung zwischen äußerer Anforderung und innerer 
Einschätzung (1. + 4. GM). – Hilfe: Den Chef nach den 
Gründen fragen und ihn fragen, ob er meine Einschät-
zung auch bedacht hat?
Manchmal kann man nicht mehr tun als die Spannungen 
auszuhalten und auf bessere Zeiten zu warten. Aushalten 
ist nicht Schwäche oder Resignation, es ist vielmehr ein 
Akt, in dem wir die Präsenz vollziehen und nicht von der 
Stelle weichen, z.B. in der Beziehung oder am Arbeitsplatz 
bleiben, weil es noch immer Sinn macht oder Wert hat.

7.2 Kampf 

Mit guten Absprachen und Aussprachen z.B. mit der 
oder dem Partner:in kann man manchen Problemen zu-
vorkommen und man muss z.B. nicht um seine Anerken-
nung kämpfen, weil man sich diesbezüglich einander mit 
dem eigenen Bedürfnis anvertraut hat und der oder die 
Andere Rücksicht nehmen kann. Dennoch kann man nie 
alles vorweg besprechen, viele Dinge tauchen im Lebens-
vollzug auch unerwartet auf, oder man übersieht etwas, 
kann gerade nicht. Da ist es gut und wichtig zu kämp-
fen. Kämpft man für die eigenen Ziele, ist eine kritische 
Reflexion gut sowie ein Austausch mit anderen, um die 
Wertigkeit und Sinnhaftigkeit der Ziele (oder des Dran-
bleibens, wenn es anstrengend wird) zu prüfen. Doch ge-
hört der Kräfteeinsatz grundsätzlich zum Leben.

7.3 Streit 

Beim Streit wird die Differenz nicht mehr ruhig bearbei-
tet, sondern mit einem Affekt ausgehandelt. Es ist spür-
bar, dass es allen um etwas geht, das ihnen wichtig ist. In 
einem Streit mit der oder dem Partner:in, wie z.B. der Ge-
schirrspüler am besten einzuräumen ist und wer überhaupt 
das Sagen hat, kann es schon heftig werden und man kann 
sich in die Haare geraten. Es liegt auf der Hand, dass hier 
zu klären ist, warum es überhaupt zu dem Affekt kommt. 
Meistens entpuppt sich das Vordergründige lediglich als 
Aufhänger größerer Themen, die nicht angesprochen 
sind und sich über das Detail auch nicht klären lassen. 
Man fühlt sich z.B. übergangen und abgewertet durch 
die Besserwisserei, durch die Lieblosigkeit, die in der 
unsensiblen und rücksichtslosen Art des Vorgehens zum 
Vorschein kommt und dem einen vielleicht gar nicht be-
wusst sind, vom anderen aber gefühlt werden. Dies gilt es 
zu verstehen. Verstehen ist zentral für die Streitbeilegung. 



44     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Wenn Einsicht entstanden ist, ist eine Entschuldigung Bal-
sam. Und manchmal ist es auch klug, einfach nachzuge-
ben, bis sich der Affekt verflüchtigt hat. Am nächsten Tag 
kann man vielleicht wieder ruhig darüber sprechen.
Ein Streit, z.B. als Streitgespräch, kann wichtig sein und 
die Kreativität anstoßen zum Finden neuer Lösungen. Da 
ist der ewige Streit zwischen naturwissenschaftlichem und 
geisteswissenschaftlichem Schwerpunkt in der Betrach-
tung des Menschen, was gleich den Streit zwischen quan-
titativer und qualitativer Forschung mit sich bringt, und die 
Rolle der RCT-Studien in der Psychotherapie. Und wie viel 
beim Menschen ist Anlage, und wie viel Umwelteinfluss? 
Zuletzt haben die Klima-Aktivist:innen viel Streit produ-
ziert, um sich Gehör zu verschaffen, und sie provozierten 
auf offener Straße, was nicht selten zu Konflikten führte. 

7.4 Konflikt

Der Konflikt greift tiefer, Werte sind in Gefahr, man 
fühlt sich bedroht. Wenn ein:e Autofahrer:in durch eine 
Klimaklebe-Aktion im Stau steht und den Flug verpasst, 
geht es schon um einiges. Wenn man immer wieder durch 
Lärm und Geruch aus der Nachbarwohnung gestört wird, 
wird aus dem anfänglichen Streit bald ein Konflikt mit 
dem Nachbarn. Der will sich aber seine Freiheit nicht be-
schränken lassen. Wenn er die Regeln überschreitet, wird 
die Polizei gerufen, die Ordnungsmacht des Staates. 
Dialog ist unbedingt zu versuchen, Aussprachen über die 
wichtigen Werte auf beiden Seiten sind nötig, um Ver-
ständnis zu schaffen. Absprachen und Regelungen sind 
zu treffen, damit beide Seiten einen Schutz für ihre Werte 
erhalten. Wenn weiterhin Schwierigkeiten bestehen, die 
andere Position anzunehmen, ist es wichtig, die Gründe 
dieser Schwierigkeiten zu besprechen. 
Wenn das nicht weiterführt, ist es in manchen Fällen das 
Klügste, auf Distanz zu gehen. Und in anderen Fällen Hil-
fe zu holen bei anderen Menschen, die einen unterstützen 
(Eltern, Lehrer:innen, Ombudsmann, Rechtsanwalt…), 
um sich nicht allein verteidigen zu müssen. In meinem 
Beispiel von Elisabeth Lukas konnte ich erleben, dass sie 
ganz stark auf Distanz gegangen ist, was die Situation für 
Jahre beruhigt hat. Nun hat sie die Distanz aufgegeben, 
indem sie in die Öffentlichkeit gegangen ist, vielleicht in 
der Erwartung, Unterstützung und Recht zu bekommen 
und nicht Ablehnung. Sowas könnte den Konflikt wieder 
aufleben lassen. Aber das steht für mich nicht an.

7.5 Krieg

Wenn Krieg ist, kann man sich einfach pazifistisch unter-
werfen, dann ist er aus. Aber meistens muss man sich ihm 

stellen, den Angriffen und der Zerstörung entgegentreten. 
Man wird in ihn hineingezogen, kann sich ihm nur ent-
ziehen, wenn man sich unterwirft. Krieg ist jedoch wie 
Krebs, er wächst weiter, wenn er nicht behindert wird. 
Aber wenn man legitime Interessen hat, darf man die ein-
fach fahren lassen? Was tut man sich da selbst an, und den 
Nachkommen? Darf man sich so aufgeben? 
Diese Entscheidung braucht Ethik, Gewissen, Klugheit, 
Weitsicht, Erfahrung. Feigheit oder Ängste sind keine 
guten Ratgeberinnen. Einschätzung der Gegebenheiten 
und echte, personale, gewissenhafte Entscheidungen sind 
notwendig, um sich und der Situation möglichst gerecht 
zu werden. 
Im Krieg ist kein Dialog, sondern nur rücksichtslose Ge-
walt und gewollte Zerstörung. Ohne Dialog ist Krieg. 
Ehekrieg, Krieg am Arbeitsplatz oder zwischen Unter-
nehmen, Cyberkrieg, militärischer Krieg. Krieg kann nur 
durch Dialog überwunden werden. Meistens braucht es 
dafür Vermittler, am besten eine Person, die zu beiden 
Seiten eine Beziehung hat. 
Um einen Krieg, egal welcher Art, zu überwinden, sind 
Sicherheiten auf beiden Seiten vonnöten und ein Aufbau 
von Vertrauen, das ja gänzlich zerstört ist. Erst wenn man 
nebeneinander sein kann (1. GM), kann es um das Verhan-
deln von Werten gehen und um das Ausloten von neuen 
Beziehungsformen (2. GM). Dann ist ein Verzeihen nötig, 
was oft ein Aufarbeiten von Vergangenheit verlangt und 
ein Wiedergutmachen (zurückgeben, was dem anderen 
gehört) inkludiert (3. GM). Der Prozess kann eine Verfe-
stigung erhalten, wenn er in einen größeren Rahmen ge-
stellt wird, andere Menschen miteinbezogen werden (Fa-
milie, Freunde, Staaten) und es so um eine gemeinsame 
Zukunft geht, an der nun beide bauen möchten (4. GM).
Es ist fast schon Krieg, wenn der 9-jährige Sohn nicht 
Anteil nimmt am Familienleben, zu Hause nicht mithilft, 
für die Schule praktisch nichts macht, ständig lügt, sich 
wie ein Tyrann gebärdet, die Situationen dominiert und 
allen diktiert, was sie zu tun haben, weil er andernfalls 
Tobsuchtsanfälle bekommt, die schwer auszuhalten sind. 
Der Mutter sagt er, er möchte, dass sie tot sei. Denn sie 
sei zu nichts nutze. 
Da ist schon viel schiefgelaufen – aber wie kann die Mut-
ter aktuell mit ihrem Buben umgehen? Man kann ja nicht 
auf jahrelange Therapie warten. 
Das Beste ist wahrscheinlich, sich zu zeigen: „Was du 
sagst und wie du dich verhältst, das tut mir weh. Dir ist es 
vielleicht egal, aber mir nicht. Ich leide. Ich möchte aber 
auch nicht, dass es dir nicht gut geht. Doch toleriere ich 
auf keinen Fall, dass du so mit mir sprichst. Das wird mir 
nicht gerecht. So will ich mich nicht behandeln lassen.“
Wenn da kein Gespräch entsteht, braucht es wohl Erklä-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     45

PLENARVORTRAG

rungen: „Wenn du sagst, dass ich unnütz bin, dann zei-
ge ich dir, wie das wirklich aussieht, wenn die Mutter zu 
nichts nützt oder es besser wäre, wenn sie tot wäre.“ Da 
mag es hilfreich sein, entsprechende Konsequenzen ein-
zusetzen, und z.B. nicht mehr für den Sohn zu kochen. 
Das Problem war, dass sich die Mutter in beidem schwer-
tat: im ruhigen Ansprechen und Grenzen ziehen wie auch 
im Durchführen der Konsequenzen.

8. COPING-REAKTIONEN

Kurz erwähnt werden soll auch das Behandeln der Co-
ping-Reaktionen, da sie in der Konflikt-Spirale doch eine 
dynamisierende Potenz haben. Der Umgang mit Coping-
Reaktionen ist uns in der Psychotherapie und Beratung 
geläufig. Stets ist zu schauen, wodurch es zu einer spezi-
fischen Überforderung in der jeweiligen Grundmotivation 
kommt. So liegt auch hier die Aufgabe darin, den Men-
schen aus der Bedrängnis herauszuführen, um die Über-
forderung zu stoppen, sodass die Coping-Reaktionen auf-
hören können. Dafür ist primär darauf zu schauen, was 
Schutz geben kann. Der stärkste Schutz für Menschen ist 
das Angenommen-Sein, also wenn sie erleben können, 
dass man ihnen zuhört, ohne Erwartungen, ohne Druck 
helfen zu wollen, einfach mal da ist und aushält. Es kann 
schwer sein, verdrehte Schilderungen und offensichtliche 
Lügen nur mal anzuhören, ohne gleich richtig stellen 
zu wollen. Das würde nur zur Wiederholung derselben 
Eskalation führen. Auf dieser Ebene des Lassen-Könnens 
berühren wir den Boden des Seins. Das Getragen-Sein 
vom Sein gibt Ruhe, vermittelt Halt. 
Zur Aufarbeitung kommt es am besten durch die:

9. Begegnung

Begegnung ist ein Abgrenzen, Stellungnehmen, Gegen-
über-treten, aber unter Beibehaltung und Zugeständnis 
der Unterschiedlichkeit. Im Idealfall wird die Unter-
schiedlichkeit sogar als Wert empfunden.
Begegnung geschieht durch den Dialog. Vieles kann den 
Dialog verhindern. 
Jedenfalls kann als Kennzeichen des Dialogs die Offen-
heit und das Interesse für das, was den anderen bewegt, 
angesehen werden. Das ist die Basis, um die Anderen ver-
stehen zu können. In einem echten Dialog will man das 
gegenseitig, also man will auch das Eigene dazugeben. 
Die Grenze bleibt bewahrt, auch die Unterschiedlichkeit. 
Aber es wird eine Brücke geschaffen, wo das persönlich 
Wichtige in Austausch kommt. 

Kirk Schneider (2013) meint, gegen polarisierendes Den-
ken helfen persönliche Präsenz und Achtsamkeit. Dann 
kann man sich gegenseitig begegnen mit Offenheit, In-
teresse, Respekt, sodass man gemeinsamen Boden findet 
und den Blick wieder weiten kann bei einer zuvor polari-
sierten Perspektive. 
Marie von Ebner-Eschenbach (2016) hat in einem weisen 
Aphorismus die aktive Beteiligung und das persönliche 
Interesse betont, das es braucht, um Frieden zu haben. 
Sie hat damit einen Aufruf verbunden an die Entschei-
dung der einzelnen Person. Sie fasst die Friedensfindung 
so zusammen:
„Frieden kannst Du nur haben, wenn Du ihn gibst.“

Literatur

Batthyány A, Lukas E (2020) Logotherapie und Existenzanalyse heute. 
Eine Standortbestimmung. Innsbruck: Tyrolia

Bauer J (2011) Schmerzgrenze. Vom Ursprung alltäglicher und globaler 
Aggression. München: Blessing

Besemer C (2016) Mediation. Die Kunst der Vermittlung in Konflikten. 
Karlsruhe: Werkstatt für gewaltfreie Aktion

Chan Ho Park (2010) „Wer sein Selbst verliert, wird es gewinnen“: Roma-
no Guardinis Verständnis der Person und seine Auseinanderset-
zung mit dem Buddhismus. Baden-Baden: Alber

Ebener-Eschenbach M (2016) Frieden kannst du nur haben, wenn du ihn 
gibst. Münster: Coppenrath

Fichte JG [(1845] 2016] Sämtliche Werke, Bd. 1, Berlin: Veit; Berlin: de 
Gruyter 2016

Generation Z (2025) https://journals.publishing.umich.edu/phimp/article/
id/3192/ (17. 4. 2025)

Glasl F (1980) Konfliktmanagement. Diagnose und Behandlung von Kon-
flikten in Organisationen. Bern: Haupt

Hegel GWF [(1813) 1979] Wissenschaft der Logik. Theorie-Werkausgabe 
von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp

Heraklit (2025) in: http://www.zeno.org/Philosophie/M/Heraklit+aus+ 
Ephesus/Fragmente/Aus%3A+%C3%9Cber+die+Natur (10. 9. 
2025)

Jesper J (2009) Grenze, Nähe, Respekt. Auf dem Weg zur kompetenten 
Eltern-Kind-Beziehung. Hamburg: Rohwolt

Längle A (2000) (Hrsg) Praxis der Personalen Existenzanalyse. Wien: Fa-
cultas    

		 Auch als Tagungsbericht 1, 9 (von 1993) der GLE
Längle A (2016) Grenzen – ein Schlüssel zur Existenz. Leben und Leiden 

an den Grenzen des Daseins. In: Existenzanalyse 33, 2, 52–64
Rosenberg MB (2016) Gewaltfreie Kommunikation: Eine Sprache des Le-

bens. Paderborn: Junfermann. 12. veränd. und erw. Aufl.
Schneider K (2013) The Polarized Mind: Why It’s Killing Us and What 

We Can Do About It. San Bernardino/Ca: University Professors 
Press

Schulz von Thun F (2010) Miteinander reden 1: Störungen und Klärungen: 
Allgemeine Psychologie der Kommunikation. Hamburg: Ro-
wohlt – 1. Buch von 4 in der Reihe

Watzlawick P, Beavin JH, Jackson DD (1996) Menschliche Kommunikati-
on. Formen, Störungen, Paradoxien. Göttingen: Hogrefe

Anschrift des Verfassers:

Priv.-Doz. DDr. Alfried Längle 
alfried.laengle@existenzanalyse.org 

https://journals.publishing.umich.edu/phimp/article/id/3192/
https://journals.publishing.umich.edu/phimp/article/id/3192/
https://de.wikipedia.org/wiki/Eva_Moldenhauer
https://de.wikipedia.org/wiki/Karl_Markus_Michel
http://www.zeno.org/Philosophie/M/Heraklit+aus+Ephesus/Fragmente/Aus%3A+%C3%9Cber+die+Natur
http://www.zeno.org/Philosophie/M/Heraklit+aus+Ephesus/Fragmente/Aus%3A+%C3%9Cber+die+Natur
mailto:Alfried.laengle@existenzanalyse.org


46     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

I. PERSPEKTIVEN AUF KONFLIKTE – eine  
Klärung von Betrachtungsebenen

Konflikte begleiten allerorten den menschlichen Alltag: 
Konflikte zwischen einzelnen Menschen oder sozialen 
Gruppen einer Gesellschaft, Konflikte zwischen Gesell-
schaften und Staaten, Konflikte aufgrund unterschied-
licher Interessenslagen, zum Beispiel verschiedenartiger 
kultureller Wertvorstellungen oder Macht, um Eigeninte-
ressen zu verfolgen. Dies sind Konflikte im Außen, in der 
Welt, also interpersonelle Konflikte. 
Konflikte bekunden sich aber auch im Erleben des einzel-
nen Menschen, zum Beispiel im Ringen um Wahrhaftig-
keit oder im Aushalten der Spannung von Bedürfnislagen 
oder bei Entscheidungen, wenn nicht alle bedeutsamen 
Werte zum Zuge kommen können. Dabei handelt es sich 
um intrapsychische Konflikte.

Alle diese Konfliktthemen lassen sich nun wiederum 
aus vielfältigen Perspektiven reflektieren, beispielswei-
se soziologisch, also auf Basis gesellschaftlicher Be-
dingungen mit ihren ökonomischen, sozialen oder kul-
turellen Bedingtheiten, oder psychodynamisch, also auf 
Grundlage zentraler menschlicher Bedürfnislagen, wie 

es die Psychoanalyse tut, oder eben existenziell, also mit 
Blick auf grundmotivationale Strebungen, wie es der 
Existenzanalyse eigen ist. Sie alle fokussieren den Men-
schen im Ringen um sein Wohlbefinden sowie eine stim-
mige Lebensgestaltung auf ontischer Ebene.

Über den Blick auf interpersonelle und intrapsychische 
Konflikte spannt sich die ontologische Betrachtungsebe-
ne. Diese zeigt den Konflikt als konstituierendes Merk-
mal menschlichen Seins. Das bedeutet: Konflikte sind 
ein Strukturmerkmal unserer Existenz. Der Mensch ist 
immer in Antinomien hineingestellt, also in Widersprüch-
lichkeiten und Gegensätzlichkeiten. Konflikte konstituie-
ren, ja sie bedingen unser Menschsein. Sie sind kein Son-
derfall eines noch nicht gelösten Problems, sondern der 
Normalzustand menschlicher Existenz (s.  auch Marten-
sen 2023). Daraus folgt, dass Menschen im Spannungs-
feld von Konflikten und Polaritäten zurecht zu kommen 
haben und damit spezifische daraus erwachsene Aufga-
ben zu erfüllen haben. Antworten auf diese Herausforde-
rungen zu finden, ist eine Bedingung für gelingende und 
authentische Lebensgestaltung, die der Existenzanalyse 
am Herzen liegt. 

KONFLIKTE
Ihre Bedeutung, ihr Stellenwert und ihr Verständnis im Horizont einer 

phänomenologisch-hermeneutischen Perspektive1

Christoph Kolbe

Menschliches Sein ist ontologisch in Polaritäten gestellt, die un-
auflösbar zum Menschsein gehören. Zu leben heißt deshalb, 
immer auch im Konflikt zu stehen. Es braucht also den Men-
schen, der fähig ist zu einer Syntheseleistung im Horizont von 
Konflikten und Mehrdeutigkeiten. 
Zentrale polare Themen werden auf Basis der Daseinsstruk-
turen Zeitlichkeit, Räumlichkeit und Mitsein aus ontologischer 
Perspektive beschrieben. Hieraus ergibt sich ein Überblick, wel-
che Bewegungen der Lebensausrichtung für den gelingenden 
Vollzug menschlicher Existenz in den Blick zu nehmen sind. 
Diese Sichtweise kann die existenzielle Perspektive der Existenz- 
analyse fundieren.

SCHLÜSSELWÖRTER: Konflikt, Daseinsstrukturen, Zeitlichkeit, 
Räumlichkeit, Mitsein, Hermeneutische Diagnostik, Phänome-
nologie

CONFLICTS
Their meaning, their significance and their understanding on 
the horizon of a phenomenological-hermeneutic perspective

Ontologically, human being is put into polarities which indisso-
lubly belong to humanity. Consequently, to live is also always 
to be at odds. There is thus a need for people with synthesizing 
capabilities on the horizon von conflicts and ambiguity.
Two polar themes are described from an ontological perspec-
tive on the basis of the Dasein structures of temporality, spati-
ality and being-with. This results in an outline pointing out the 
motions of life alignment which must be considered for the re-
alization of human existence. 
This viewpoint provides a basis for the existential perspective of 
Existential Analysis.

KEYWORDS: conflict, structures of Dasein, temporality, spatiali-
ty, being-with, hermeneutical diagnostics, phenomenology

1	 Der Artikel basiert auf einem Gespräch, das Christoph Kolbe und Renate Bukovski auf dem Kongress der GLE-International in Salzburg am 2.5.2025 
geführt haben. Für wertvolle inhaltliche Impulse zum Thema sei Helmut Dorra und Renate Bukovski gedankt.



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     47

PLENARVORTRAG

II. EBENEN DES MENSCHSEINS – ontische und 
ontologische Blickrichtung

Für das Folgende ist die Differenzierung zwischen 
ontischer und ontologischer Betrachtungsebene des 
Menschseins von zentraler Bedeutung, wobei diese Dif-
ferenzierung keine Wertung enthält. Es sind zwei Blick-
richtungen, die Unterschiedliches in den Fokus nehmen 
und für ein Verständnis der Lebensgestaltung ihren je 
eigenen Beitrag leisten. Die eine ist eine sehr konkrete 
Blickrichtung, die das Offensichtliche beschreibt, die an-
dere liegt dahinter und konstituiert das Offensichtliche. 

Was fokussiert eine ontische Betrachtungsebene?

Sie richtet ihren Blick auf das faktische Vorhandensein 
von Sachen oder den Vollzug der Existenz des konkreten 
einzelnen Menschen. So wie jede oder jeder von uns ge-
rade da ist und sich zeigt – mit unterschiedlichen und 
spezifischen Interessen, Bedürfnissen, Prägungen, Stim-
mungen, Vorlieben und Eigenschaften. Ontisch meint – 
vom Griechischen her – „das Seiende“. Wir schauen dann 
auf den einzelnen Menschen oder einzelne Dinge als kon-
kret Seiendes in seiner Welt. So lässt sich zum Beispiel 
feststellen: „Freundin X ist in Rom im Urlaub.“ Oder 
aus einem psychotherapeutisch-diagnostischen Betrach-
tungswinkel: „Herr Y hat eine Angststörung.“ Das eine 
ist eine Ortsbestimmung, das andere eine diagnostische 
Zuordnung. Wir wissen Bescheid. Wir kategorisieren Ei-
genschaften oder Erlebnisweisen und kommen darüber 
zum Beispiel zu einer Persönlichkeitstypologie oder zu 
einer Psychopathologie wie im ICD oder DSM. Wir for-
mulieren einzelne grundlegende Themen und leiten von 
diesen die Bedingungen für ein gelingendes Leben oder 
auch eine Krankheitslehre ab. Ein ontischer Blick auf den 
Menschen ist deshalb immer inhaltlich. Je nach Schule 
stellen wir dann besondere inhaltliche Schwerpunkte in 
den Vordergrund unserer Betrachtungsweise und versu-
chen, von daher den Menschen zu verstehen.

Was unterscheidet hiervon eine ontologische Betrach-
tungsebene?

Mit dieser Betrachtungsebene erfolgt eine Verschiebung 
der Blickrichtung. Die phänomenologische Betrachtung 

des ontischen „Seins in der Welt“ wird zum Gegenstand 
für die Frage, was dieses spezifische „Sein in der Welt“ 
konstituiert. Lassen sich Rahmenbedingungen des „In-
der-Welt-Seins“ erkennen? Um welche handelt es sich? 
Dieser Frage folgt die ontologische Betrachtungse-
bene. Auch hier wird zunächst auf den einzelnen Men-
schen geschaut, aber mit anderem Fokus. Es geht nicht 
oder zumindest weniger um seine individuellen Anliegen 
und Themen, sondern das Interesse gilt der Frage: Was 
zeigt sich im Individuellen von der Grundsätzlichkeit des 
menschlichen In-der-Welt-Seins? Die Ontologie, wie sie 
hier aufgenommen wird2, verschiebt also den Fokus, und 
damit ergeben sich weitere spannende Gesichtspunkte. 
Ihre Hauptfrage lautet – etwas salopp formuliert: In wel-
chen Bahnen läuft Menschsein? Was sind die formalen 
Grundstrukturen menschlicher Existenz? Diese Frage 
hat Heidegger und im Weiteren andere Philosophen be-
wegt; sie fand schließlich auch Eingang in ein Verständ-
nis von Psychopathologie, z.B. bei Tellenbach (1987), 
Blankenburg (1989), Jaspers (1973), v. Gebsattel (Pas-
sie 1995, 183ff), Binswanger und Boss (Holzhey-Kunz 
2008, 183ff, Passie zu Binswanger 21ff). Ein renom-
mierter Kollege dieser Betrachtungsebene ist aktuell 
Thomas Fuchs (2021). 
Im Folgenden soll aufgezeigt werden, worum es die-
ser Betrachtungsebene geht, wenn sie die Bahnen des 
Menschseins mit dem daraus folgenden grundlegenden 
Verständnis von Konfliktstruktur beschreibt. 

Ein Beispiel soll es verdeutlichen. Jemand sagt: „Hier 
bin ich!“ Wie lässt sich diese Aussage ontisch und wie 
ontologisch verstehen?
Üblicherweise hören wir die Aussage „Hier bin ich!“ 
ontisch. Jemand benennt einen konkreten Ort, an dem 
er oder sie sich gerade befindet. Ontologisch offenbart  
dieser Satz weitere Dimensionen. Wenn jemand sagt 
„Hier bin ich!“, dann setzt er oder sie damit immer et-
was Voriges, also ein Da, und etwas Nachheriges, also ein 
Dort, voraus. Jemand macht also eine Aussage, die ohne 
die Dimensionen der Zeitlichkeit, der Räumlichkeit und 
des Mitseins nicht möglich ist. Diese Dimensionen sind 
miteinander verwoben. Man sagt also implizit: „Ich bin 
jetzt hier, komme von woher und gehe wohin.“ So ent-
hält dieser kleine Satz „Ich bin jetzt hier!“ die formalen 
Grundstrukturen menschlichen Seins, also Zeitlichkeit, 

2	 Den maßgeblichen Bezugsrahmen für diesen Beitrag bildet die Fundamentalontologie Martin Heideggers. Ihr geht es um die Frage, wie das menschliche 
Sein konstituiert ist. Sie beschreibt und analysiert, welche Existenzialien das Dasein bestimmen (Heidegger 1977, 13). Damit setzt sich Heidegger von 
einem Substanzbegriff des Seins ab, wie er in der Metaphysik von Aristoteles für die Ontologie üblich ist. Dem Verständnis eines metaphysischen Sub-
stanzbegriffs des Seins wird der Vorwurf gemacht, es postuliere Setzungen und sei somit nicht phänomenologisch. Für die Fundamentalontologie lässt 
sich diese Kritik nicht halten, da sie die Substanzidee, die in Eigenschaften denkt, verlässt und die ontologische Frage in den Horizont der Aufgabe des 
Existierens stellt, es somit um eine Bewegung sowie um Erfahrungsstrukturen geht.



48     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Räumlichkeit und Mitsein, und gleichzeitig eine Bewegt-
heit mit einer Bewegung. Dies ist wichtig für das ontolo-
gische Verständnis menschlicher Existenz: Ihr ist immer 
eine Bewegtheit eigen. Wir reden also nicht von sta-
tischen Strukturen, sondern in den Strukturen zeigt sich 
immer auch die spezifische Bewegtheit des jeweiligen 
Menschen. Dieser Gedanke wird nochmals entscheidend, 
wenn wir vom Konflikt sprechen. Er steht übrigens auch 
im Zentrum des existenzphilosophischen Verständnisses 
des Existenziellen (Safranski 2023 – zu Kierkegaard 112, 
zu Jaspers 197).

Und wenn jemand sagt: „Oh, so spät ist es schon!“
Ontisch sagt er damit vielleicht konsterniert „Mist, ich 
werde zur Verabredung zu spät kommen.“ Oder er sagt 
erfreut: „Ich habe bei dem, was ich da gerade tue, gar 
nicht gemerkt, wie die Zeit vergeht.“ Im Konkreten, also 
im Ontischen, zeigt sich also ein Erschrecken oder eine 
Freude. Ontologisch zeigt sich eine Bewegtheit mit einem 
impliziten Vorverständnis.

Bis hierher lässt sich zusammenfassen: 
1.	 Menschsein kann ontisch betrachtet werden.
Es geht um den konkreten Menschen mit seinen Themen, 
Eigenschaften, Bedürfnissen, Sorgen, Anliegen, Sicht-
weisen etc., aber auch um die grundsätzlichen Themen 
des Menschenseins. Diese Betrachtungsebene ist immer 
inhaltlich.

2.	 Menschsein kann ontologisch betrachtet werden. 
Hier werden die formalen Grundstrukturen fokussiert, in 
denen sich Menschsein vollzieht, nach Heidegger sind 
dies Zeitlichkeit, Räumlichkeit und Mitsein.3 Innerhalb 
dieser Grundstrukturen ist dem Menschen immer eine 
spezifische Bewegtheit und Strebung eigen, die von 
einem impliziten Vorverständnis und einer spezifischen 
Gestimmtheit getragen sind. Dies wird im Folgenden nä-
her erläutert.

III. DASEINSSTRUKTUREN DES MENSCHSEINS – 
Was bedeutet es, in diese Grundstrukturen 
hineingestellt zu sein?

Es heißt, dass kein menschliches Leben, kein „In-der-
Welt-Sein“ außerhalb dieser Strukturen möglich ist. Sie 
konstituieren und bahnen das Menschsein. Zeitlichkeit, 

Räumlichkeit und Mitsein sind formale Grundstrukturen 
als Erfahrungsstrukturen ohne Inhalt. Uns ist in un-
serem Erleben und Verhalten immer und in allem eine 
zeitliche und eine räumliche Dimension sowie ein wie 
auch immer geartetes Mitsein als Erfahrung eigen. Man 
nennt sie deshalb auch existenziale Strukturen, die den 
Verhaltensweisen zugrunde liegen und ihnen immanent 
sind. Deshalb sind sie Erfahrungsstrukturen und keine 
Eigenschaften oder Merkmale. 
Daseinsstrukturen werden also sichtbar in spezifischen 
Erfahrungen. Diese Erfahrungen haben immer zwei the-
matische Pole, die sich wiederum als grundlegende exis-
tenziale Strebungen des Menschen beschreiben lassen. 

Zeitlichkeit ist die basale Grundstruktur. Sie hat die Er-
fahrungs-Pole Endlichkeit und Unendlichkeit, die in den 
Strebungen Gründung und Möglichkeit erfahrbar werden: 
„Ich komme von wo her und gehe auf Unbekanntes zu.“ 
Jedes Vorausdenken beinhaltet immer auch einen Rück-
griff auf Erfahrung.4

Die Grundstruktur des Zeitlichen ist darüber hinaus im-
mer auch räumlich. Wichtig zu wissen ist: Räumlich 
meint in diesem Zusammenhang keine Örtlichkeit, son-
dern die Dimension der Beziehung im Sinne von Sich-
nahe-fühlen oder In-die-Ferne-schweifen. Räumlichkeit 
hat somit die Erfahrungs-Pole Nähe und Distanz, die in 
den Strebungen Hingehörigkeit und Weite erfahrbar wer-
den: „Ich bin etwas nahe und liebe die Weite, brauche den 
Raum.“ Die Erfahrung des Raumes (z.B. Entfernung) ist 
geprägt durch Zeitlichkeit (eben war es noch nahe, jetzt 
ist es weiter weg), deshalb ist Zeitlichkeit das Ursprüng-
lichere. Beide Dimensionen kommen immer gleichzeitig 
vor, sie sind miteinander verschränkt. 

Innerhalb dieser beiden Dimensionen ereignet sich 
schließlich jegliches Mitsein. Mitsein hat die Erfah-
rungs-Pole Partizipation und Eigenmächtigkeit, die in 
den Strebungen Zugehörigkeit und Autarkie erfahrbar 
werden: „Ich fühle mich mit etwas verbunden und bleibe 
gleichzeitig ich selbst.“

Daseinsstrukturen richten den Menschen also aus. Sie 
beschreiben mit ihren thematischen Polen Bewegungen 
und formale Herausforderungen im Horizont existen-
zialer Bedingtheiten. Deshalb sind sie auch als Stre-
bungen zu bezeichnen.

3	 Fuchs ergänzt die Leiblichkeit und spricht beim Mitsein von Intersubjektivität (Fuchs 2021, 15). 
4	 Für Tillich wird hierin auch die Spannung von Form und Dynamik als bewegendes Moment sichtbar, das den Existenzvollzug des Menschen konstituiert 

(1956, 210ff).



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     49

PLENARVORTRAG

IV. SYNTHESELEISTUNGEN – Vor welchen  
Herausforderungen steht der Mensch? 

Weil die Themen der Pole mit ihren inhärenten Bewe-
gungen – wie dargestellt – antinomischen Charakter haben, 
folgt daraus, dass der Mensch ontologisch in eine Spannung 
hineingestellt ist, die er zu bewältigen hat. Er hat sowohl 
das eine als auch das gegenteilige Thema gleichzeitig in 
den Blick zu nehmen, ohne beide Themen in unvereinbare 
Alternativen zu stellen. Diese Spannung ist es im Übrigen, 
die das Leben lebendig macht. Lebendigkeit ist begründet 
in den antinomischen Polaritäten der Daseinsstrukturen, 
die der Mensch mit einer Synthese zu lösen hat. Die Auf-
gabe des Menschen besteht deshalb darin, herausgefordert 
durch das Schicksal, in dem er je steht, bezüglich der Po-
laritäten seine jeweilige Syntheseleistung zu vollziehen. 
Nach Kierkegaard ist es das Selbst, das diese Syntheselei-
stung vollbringt. Wir sprechen in der Existenzanalyse hier 
vom Ich mit seiner Bezugnahme auf die Person. 

Gelingt diese Syntheseleistung nicht, weil der Mensch ei-
nen Pol vereinseitigt, entsteht ein Missverhältnis, in dem 
der Mensch zu sich selbst (!) steht. Kierkegaard nennt 
dieses Missverhältnis Verzweiflung (Kierkegaard 1955, 
53ff; Liessmann 1993, 127ff; Bauer 2014,111ff). 

Was sind es für Syntheseleistungen, die der Mensch zu 
vollziehen hat? 
Sie lassen sich folgend beschreiben:

	• Unter dem Aspekt der Zeitlichkeit
„Ich weiß mich im Endlichen gegründet, während ich 
ins Unendliche schaue.“

	• Unter dem Aspekt der Räumlichkeit 
„Ich weiß mich beheimatet, während ich in das Neue 
aufbreche.“

	• Unter dem Aspekt des Mitseins 
„Ich weiß mich zugehörig, während ich meines Eigen-
seins gewahr bin.“

V. EXISTENZIALE BEDINGTHEITEN UND EXIS-
TENZIELLE AUFGABEN – Worauf ist zu achten, 
damit Leben gelingt? 

Die antinomischen Themen der Daseinsstrukturen lassen 
sich nicht nur in ihrer Dynamik, sondern auch im Horizont 
ihrer existenzialen Bedingtheiten mit ihren Herausfor-
derungen sowie den aus ihnen folgenden existenziellen 
Aufgaben beschreiben, die der Mensch für das Gelingen 
seines Menschseins zu vollziehen hat. Ohne dass ein In-
halt vorgegeben ist, steht der Mensch aufgrund der po-
laren Themen vor Herausforderungen, die ihm zur Auf-
gabe werden. Die existenzialen Bedingtheiten richten den 
Menschen existenziell aus, sie geben ihm Orientierung 
für seine Lebensgestaltung. Dies ist ein zentraler Aspekt 
für die Begleitung von Menschen in Psychotherapie und 
Beratung, wie später noch aufgezeigt werden wird.

Abb. 1: Achsenmodell der Daseinsstrukturen (© Kolbe 2025)



50     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

	Zeitlichkeit
Die Gründung im Endlichen stellt uns in die Verbindlich-
keit bezüglich der Wirklichkeit.
Der Blick in das Unendliche stellt uns in das Voraussein 
hinsichtlich neuer Möglichkeiten.

	Räumlichkeit
Die Beheimatung im Vorfindlichen lässt uns Sorge tragen 
für das Gegebene.
Die Freude an der Weite erfordert die Offenheit für den 
Aufbruch in das Neue.

	Mitsein
Die Gestaltung der Zugehörigkeit lässt uns Sorge tragen 
für Beziehungen.
Das Gewahrsein des Eigenseins schafft Achtsamkeit für 
die Eigenmächtigkeit.

Eine wichtige Entdeckung Heideggers (1977, 134ff) war, 
dass wir Menschen uns auf unsere Welt immer im Hori-
zont einer Gestimmtheit, einer Befindlichkeit beziehen. 
Wir stehen dem Gegebenen und Gedachten also nie neu-
tral gegenüber, um es zu erkunden. Vielmehr geht die-
ser Erkundung immer eine Gestimmtheit ursprünglich 
voraus, die unsere Betrachtungen somit leitet. Heidegger 
siedelt diese Gestimmtheiten in der ontologischen Ebene 
als Möglichkeiten an, der Welt mit ihren Aufgaben zu be-
gegnen. Sie sind in uns Menschen verwurzelt und stehen 
uns fakultativ zur Verfügung. Bei Kierkegaard haben wir 
Verzweiflung als eine solche Gestimmtheit kennengelernt, 

wenn die Syntheseleistung nicht gelingt. Heidegger be-
tont die Angst als eine grundlegende Gestimmtheit, weil 
wir tief im Innern wissen, dass alles auch scheitern kann 
(184). Aber auch Zuversicht ist eine solche Gestimmtheit, 
weil wir mit ihr den Aufbruch in das Neue wagen können. 
Die Gestimmtheiten sind Existenzialien, ihr Zugang ist 
für den jeweiligen Menschen jedoch immer sozio-kultu-
rell geprägt, weil wir Menschen zeitliche Wesen sind und 
deshalb biographische Erfahrungen machen.
Von den ontologischen Gestimmtheiten sind Gefühle und 
Stimmungen zu unterscheiden, die der ontischen Ebene 
zugehörig sind. Zu ihnen zählen situative Empfindungen, 
also beispielsweise Launen, aber auch Lebensgestimmt-
heiten, also durchgängig empfundene Gefühle, die im 
Wesentlichen in der psychischen Struktur eines Men-
schen wurzeln. Sie stehen jedoch immer auch in einem 
Zusammenhang zu den Gestimmtheiten.

Somit ist bedeutsam, welche „vorreflexive Erschlossen-
heit“ (Heidegger 1977, 134ff; vgl. auch Holzhey-Kunz 
2008, 210ff) ein Mensch mitbringt, um den existenzialen 
Bedingtheiten in ihren Herausforderungen zu begegnen 
und diese zu bewältigen. Und es ist zu schauen, welche in-
dividuelle Geschichte einen Menschen hinsichtlich dieser 
Gestimmtheiten geprägt hat, um ihn in seinem Zugang zu 
verstehen und ihm ein Umgehen zu ermöglichen. Macht 
Aufbruch beispielsweise Angst, ist der Schritt in das Neue 
ein bedrohlich erlebtes Wagnis. Das kann erklären, wa-
rum er nicht oder nur sehr kleinschrittig vollzogen wird 
und der Zuversicht kaum Raum gegeben werden kann. 

Abb. 2: Existenzielle Aufgaben im Horizont existenzialer Bedingtheiten (© Kolbe 2025)



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     51

PLENARVORTRAG

Andererseits ist zu schauen, welche Gestimmtheiten not-
wendig sind, um die Aufgaben der jeweiligen Achsenpole 
mit ihrer Syntheseleistung zu vollziehen. Schließlich kor-
respondiert jeder Daseinspol mit einer Gestimmtheit. 
Diese Gestimmtheiten lassen sich wie folgt beschreiben.

Bezogen auf Zeitlichkeit ist es für den Pol Endlichkeit die 
Gestimmtheit des „Gegründetseins“, für den Pol Unend-
lichkeit die „Zuversicht“.
Bezogen auf Räumlichkeit ist es für den Pol Nähe die 
Gestimmtheit der „Geborgenheit“, für den Pol Distanz 
die „Lebendigkeit“.
Bezogen auf Mitsein ist es für den Pol Partizipation die 
Gestimmtheit der „Zugehörigkeit“, für den Pol Eigen-
mächtigkeit die „Selbstgewissheit“.

Eine besondere Herausforderung für die psychothera-
peutische und beraterische Praxis ist die Arbeit an den 
Gestimmtheiten, um einen Vollzug der existenziellen 
Aufgaben im Horizont der existenzialen Bedingtheiten 
zu ermöglichen. Dieser gesamte Themenkomplex ist eine 
weitere Untersuchung wert.

VI. KONFLIKT – Wie lässt er sich mit dieser 
Perspektive verstehen? 

Zentraler Ausgangspunkt der phänomenologischen Be-
trachtungen ist dieser: Die zwei gegensätzlichen Stre-
bungen auf jeder Bahn mit ihren jeweiligen Themen ste-
hen in einem wechselseitigen Bezug und Existenz gelingt 
nur, wenn der eine Pol den anderen Pol berücksichtigt. 
Der Mensch steht also zwischen den Polen in Bewegung. 
Gelingt diese Bewegung nicht, spricht Kierkegaard des-
halb von Verzweiflung. Er meint damit keine emotionale 
Stimmung, sondern ein Missverhältnis des Menschen 
zu sich selbst, eine Erfahrung im Vollzug der nicht ge-
lungenen Synthese (Kierkegaard 1955, 53ff). Aufgrund 
der antinomischen Struktur der polaren Daseinsthemen 
gehört der Konflikt deshalb zur Grundverfasstheit des 
Menschen. Er ist also nicht (nur) ein Sonderfall einzel-
ner Probleme oder psychischer Verfasstheiten des Men-
schen im konkreten Alltag oder einzelner biographischer 
Erfahrungen, wie wir sie typischerweise in der Psycho-
therapie bearbeiten. Vielmehr ist der Mensch immer in 
die Spannung dieser antinomischen Pole gestellt und hat 
hierin ein jeweiliges Verhältnis der Komplementarität und 
Synthese zu finden. Konfliktfähigkeit ist in existenzieller 
Hinsicht deshalb ein Merkmal für Gesundheit. Dies ist 
die Aufgabe, vor der der Mensch steht, solange er lebt. 
Nicht immer muss ihm dabei das Konflikthafte bewusst 

sein, nicht immer erlebt er es als belastend oder proble-
matisch, sondern erst dann, wenn eines oder mehrere der 
polaren Themen mit Ängsten oder mit Verzicht besetzt 
sind und einzelne Themen dann ein Übergewicht erhal-
ten, so dass die Synthese des entgegengesetzten Poles 
nicht gelingt. Häufig bemerkt der Mensch Konflikte also 
dann, wenn sich durch ein Ereignis seine Situation im 
Außen und Innen und damit sein „Sein in der Welt“ än-
dert. Dann spürt er die Herausforderung, diese Situation 
meistern zu müssen und zu wollen. Und wenn ihm die mit 
der Situation geforderte Syntheseleistung nicht gelingt, 
erlebt er sich im Konflikt stehend. 

Am Beispiel der Coronasituation soll dies veranschau-
licht werden. Es ist 2020, der Virus greift um sich, Nach-
richten darüber häufen sich, es kommt zu Maßnahmen 
wie Lockdowns:

Was passiert (möglicherweise) auf der Bahn der Zeit-
lichkeit und was ist zu tun? Was hieße da, Verbind-
lichkeit bezüglich der Wirklichkeit und Offenheit für 
neue Möglichkeiten zu bewahren? 

Eine gelungene Bewältigung braucht keine Leugnung, 
kann die Bedingungen wahrhaben, Zuversicht behalten 
und neue Möglichkeiten sehen. Ein Konflikt würde sich 
etwa darin zeigen, einen geplanten Urlaub (neue Mög-
lichkeiten) unbedingt antreten zu wollen und die Gefahr 
herunterzuspielen (Leugnung der Bedingungen). 
Es gilt, sich den Gegebenheiten zu stellen und die Vielfalt 
weiterer Möglichkeiten zu sehen.

Was passiert (möglicherweise) auf der Bahn der 
Räumlichkeit und was ist zu tun? Hier hieße es Sorge 
zu tragen für das Gegebene und offen zu bleiben für 
Fremdes. Wie kann das ganz konkret gelingen? 

Für Schutz sorgen, sich im Gegebenen beheimaten und 
Aufbruch in das Neue und Fremde wagen, Spielräume 
entfalten. Ein Konflikt könnte sich derart zeigen, dass in 
der überbetonten Sorge um Schutz oder einer lähmenden 
Bedrohungsangst die Spielräume für neue und alterna-
tive Lebensmöglichkeiten übersehen werden und in der 
Lebensgestaltung keinen Platz finden. Hobbys aus frühe-
ren Lebensphasen könnten wieder aufgenommen werden 
oder neue, bislang nicht verwirklichte Interessen könnten 
angegangen werden. 
 

Was passiert auf der Bahn des Mitseins, wo es um 
Sorge tragen für Beziehungen und sich besinnen auf 
die Eigenmächtigkeit geht? 



52     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Hier ginge es darum, Empathie zu zeigen, die Zugehörig-
keit neu zu gestalten und gleichzeitig autark zu bleiben 
und sich seines eigenen Weges gewiss zu sein. Ein Kon-
flikt könnte entstehen, wenn aus der Neigung der Empa-
thie für die Betroffenen der Pandemie das Bewusstsein 
für eigene Grenzen und Möglichkeiten verloren geht. 
Entweder man verzehrt sich im Kummer für andere oder 
man grenzt sich so resolut ab, dass der oder die andere 
aus dem Blick gerät.

VII. ACHSENMODELL – eine Übersicht der 
Ebenen und ihrer Differenzierungen

Auf den ersten Blick ist es möglicherweise nicht so leicht, 
die Vielfalt der einzelnen Blickwinkel zu unterscheiden. 
Es braucht ein bisschen Übung, die Feinheiten in den 
Aspekten zu erkennen. Dann aber ist es spannend, diese 
Differenzierungen für das Gelingen der Lebensgestal-
tung zu betrachten. Und die Unterscheidung ist natürlich 
deshalb schwer, weil alle drei Ebenen der Daseinsstruk-
turen miteinander in Beziehung stehen. Sie finden immer 
gleichzeitig statt, sind miteinander verwoben, bilden also 
dimensionalontologisch eine Einheit, obgleich sie für den 
Verstehensprozess heuristisch getrennt werden müssen.

Abb. 3: Zusammenschau im Überblick (© Kolbe 2025)



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     53

PLENARVORTRAG

Themenfelder der Daseinsstrukturen 

Was folgt nun aus diesen Überlegungen für die 
psychotherapeutische Arbeit? Warum ist es gewinn-
bringend, die ontologische und existenziale Ebene mit-
zudenken? 

Diese Frage ist zentral. Als Gewinn kann der zusätzliche 
diagnostische Betrachtungsrahmen gesehen werden, der 
sich für ein Verstehen des Menschen im Hinblick auf Ge-
lingen oder Misslingen seiner Lebensgestaltung eignet. 
Im Kontext dieser Arbeit wird von hermeneutischer Di-
agnostik gesprochen. Dieser Betrachtungsrahmen macht 
dem Menschen inhaltlich für seine persönliche Lebensge-
staltung keine Vorgaben, spricht ihn aber auf die notwen-
digen existenziellen Aufgaben, die dem Menschsein im 
Horizont seiner existenzialen Bedingtheiten erwachsen, 
an. Ein weiterer Gewinn ist die Orientierung, die diese 
hermeneutische Diagnostik für das Gelingen der Lebens-
gestaltung bietet, zu der immer auch die Lösung eines 
Konfliktthemas gehören kann. 

Ähnlich ging es übrigens schon Binswanger darum, zu 
klären, wie der Mensch „in die Freiheit des Verfügenkön-
nens über seine eigensten Existenzmöglichkeiten“ (in: 
Holzhey-Kunz 2008, 190) gelangt.

VIII. HERMENEUTISCHE DIAGNOSTIK –  
existenziale Blickrichtungen für gelingenden 
Existenzvollzug

Aus diesen Überlegungen ergeben sich drei wesentliche 
Blickrichtungen für eine hermeneutische Diagnostik, um 
die Aufgaben, Gestimmtheiten und Haltungen zu erfassen, 
die den Kontext im Lebensvollzug eines Menschen bilden.
1.	 Vor welchen existenziellen Aufgaben im Horizont der 

existenzialen Bedingtheiten steht der Mensch in der 
gegebenen Situation? Welche realisiert er? Welche 
sind ihm nicht oder nur zum Teil zugänglich, obgleich 
notwendig?

ZEITLICHKEIT Pol 1 Pol 2

 Themen Endlichkeit Unendlichkeit

Strebungen Gründung: Ich komme von woher. Möglichkeit: Ich gehe auf etwas zu.

Gestimmtheiten Gegründetsein (in der Faktizität des Daseins) Zuversicht (Gelassenheit bez. der Zukunft)

Bewegungen Strukturen schaffen – Form 
•	 ordnend

Vielfalt entdecken – Dynamik 
•	 innovativ

Existenzielle Aufgaben Gründung im Endlichen
Verbindlichkeit bzgl. der Wirklichkeit

Blick in das Unendliche
Voraussein bzgl. neuer Möglichkeiten

 Synthese „Ich weiß mich im Endlichen gegründet, während ich ins Unendliche schaue.“

RÄUMLICHKEIT Pol 1 Pol 2

Themen Nähe Distanz

Strebungen Hingehörigkeit: Ich bin etwas nahe, gehöre 
dahin.

Weite: Ich liebe die Weite, brauche den Raum.

Gestimmtheiten Geborgenheit Lebendigkeit

Bewegungen Beheimatung: Ort der Hingehörigkeit
•	 bewahrend

Aufbruch: Faszination des Neuen
•	 unterwegs

Existenzielle Aufgaben Beheimatung im Vorfindlichen
Sorge für das Gegebene

Freude an der Weite
Offenheit für das Fremde

Synthese „Ich weiß mich beheimatet, während ich in die Fremde aufbreche.“

MITSEIN Pol 1 Pol 2

Themen Partizipation Eigenmächtigkeit

Strebungen Zugehörigkeit: Ich fühle mich etwas 
verbunden.

Autarkie: Ich bleibe gleichzeitig ich selbst.

Gestimmtheiten Zugehörigkeit Selbstgewissheit

Bewegungen Teilhabe
•	 empathisch

Separation
•	 unabhängig

Existenzielle Aufgaben Gestaltung der Zugehörigkeit
Sorge für das Miteinander

Entfaltung des Selbstseins
Achtsamkeit für die Eigenmächtigkeit

Synthese „Ich weiß mich zugehörig, während ich meines Eigenseins gewahr bin.“

Abb. 4: Tabellarische Übersicht (© Kolbe 2025)



54     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

2.	 Mit welchen Voraussetzungen und Gestimmtheiten 
begegnet er diesen Aufgaben? Was braucht er, um 
sich den Erfordernissen in ihrer Gesamtheit stellen zu 
können?

3.	 Welche spezifischen Haltungen nimmt er zu den po-
laren Themen der existenzialen Daseinsstrukturen 
ein? Ist er offen oder verschlossen? Welche existen-
ziellen Fehlhaltungen wären in den Blick zu nehmen?

Antworten auf diese Fragen tragen zu einem Verständnis 
bei, worin ein Mensch in der Bewältigung seiner Existenz 
zu unterstützen ist, damit sein Lebensvollzug gelingt.

Von Pathologie, also einer krankheitswertigen Störung, 
lässt sich somit dann sprechen, wenn es zu einer (fi-
xierten) Überbetonung eines oder mehrerer Pole kommt, 
die den jeweiligen antinomischen Pol negiert. Oder wenn 
ein Pol durch Copingreaktionen agiert wird, um einen 
anderen Pol damit zu kompensieren.5 Jedenfalls liegt der 
Pathologie immer eine Vereinseitigung und Überbeto-
nung einzelner Pole zugrunde.

Ein Verständnis von Psychopathologie mit hermeneu-
tischem Blickwinkel erweist sich als anspruchsvoll. Denn 
einerseits lässt sich beobachten, dass Störungsbilder ih-
ren jeweiligen thematischen Schwerpunkt haben, dem 
sie ihre Vereinseitigung schulden. Andererseits sind alle 
Pole und damit Themen in allen Störungsbildern auf die 
eine oder andere Weise involviert. Dies liegt an der Ver-
wobenheit der drei zentralen Daseinsstrukturen. Deshalb 
ist es für ein Verständnis von Psychopathologie auf Basis 
der Erfahrungsstrukturen hilfreich, Störungsbilder (oder 
auch akzentuiertes Erleben, das noch nicht krankheits-
wertig ist) eher systematisierend hinsichtlich der The-
menpole, hinsichtlich möglicher impliziter Vorannahmen 
sowie der Bewältigung existenzialer Bedingtheiten zu 
reflektieren, als sie nur einer einzelnen Erfahrungsstruk-
tur thematisch zuzuordnen (wie es Riemann [1977] und 
Drewermann [1982] tun). Dieses Vorgehen legt weniger 
fest, sondern bietet phänomenologischen Spielraum für 
eine hermeneutische Diagnostik. Man kann dann in allen 
drei Daseinsstrukturen jeweils nach spezifischen Akzen-
tuierungen an einem Themenpol fragen und untersuchen, 
wie die Syntheseleistung des jeweils antinomischen The-
mas gelebt wird. 

Gelingt dem Menschen diese Syntheseleistung nicht, die 
Antinomien in ein Verhältnis zu setzen, fühlt er sich also 

dieser Aufgabe, mit der Konfliktstruktur umzugehen, 
nicht gewachsen, spitzt sich das Konflikterleben zu. 
Die Gefügeordnung gerät aus dem Gleichgewicht. Es 
kommt zu einer Vereinseitigung der polaren Grundstruk-
tur, die sich in einer Überbetonung bestimmter Erfah-
rungsstrukturen und einer Angst den antinomischen Er-
fahrungsstrukturen gegenüber zeigt und sich schließlich 
als Leiden äußern kann. Diese Gefahr der Vereinseitigung 
kann in typologischen Neigungen sichtbar werden, in 
psychischen Störungen offenbart sie sich als schwerwie-
gendere Verzerrung. Thomas Fuchs nennt sie „Abwand-
lung“ (2021, 15). Es ist dann eine Überbetonung oder gar 
Verabsolutierung einzelner polarer Themen mit (in un-
terschiedlichem Ausmaß) fixierten Copingreaktionen in 
allen Daseinsstrukturen zu beobachten.
	
 Am Beispiel der Zwangsstörung kann dies verdeutlicht 
werden. 

Phänomenologisch fällt bei einem Menschen mit 
Zwangsstörung sein Festgelegtsein ins Auge. Abläufe 
und Gegebenheiten sollten so und nicht anders sein, 
Spielräume sind nicht oder nur wenig und unter Mühe 
lebbar. Verhaltensweisen sind fixiert – gepaart mit einem 
überbetonten Streben nach Ordnung, nach Verlässlichkeit 
und Form. Die Kehrseite dieses Festgelegtseins ist eine 
Angst vor Haltlosigkeit und Ungewissheit. Wandlungsfä-
higkeit und Offenheit für Neues sind deshalb nicht oder 
kaum möglich.
Am Beispiel des Achsenmodells werden für den Men-
schen mit zwanghafter Störung folgende Konflikte sicht-
bar: 
Auf der Achse der Zeitlichkeit zeigt sich, dass die Be-
wegung der Notwendigkeit eine Überbetonung erfährt. 
Demgegenüber wird die Bewegung der Wandlung als 
überaus gefährlich erlebt. Das ist der hier erkennbare 
Konflikt.
Auf der Achse der Räumlichkeit ist die Beheimatung 
überbetont, während der Aufbruch als äußerst gefährlich 
erlebt wird. Das ist ein weiterer Konflikt.
Auf der Achse Mitsein dominiert die Pflicht zur Teilhabe, 
während die Separation als gefährlich erlebt wird, das ist 
der hier auftretende Konflikt.
Da der jeweilige antinomische Achsenpol nicht oder nur 
unter großen Mühen realisiert werden kann, gelingt kein 
erfülltes Leben. Der Mensch gerät in das von Kierke- 
gaard beschriebene Missverhältnis zu sich selbst.

5	 Diese Sicht hat eine Parallele zum existenzanalytischen Krankheitsverständnis, das die psychische Störung unspezifisch gesprochen in der Fixierung von 
Copingreaktionen sieht (Längle 2021, 118).



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     55

PLENARVORTRAG

IX. EXISTENZIALE BEDINGTHEITEN UND  
EXISTENZANALYSE – In welchem Zusammen-
hang stehen sie?

Im Zentrum der Existenzanalyse nach Längle stehen das 
Prozessmodell der Personalen Existenzanalyse sowie das 
Strukturmodell der Grundmotivationen (Längle 2021, 
45–71). Mit diesen beiden Konzepten in ihren vielfältigen 
Ausformungen ist ein äußerst hilfreiches Handwerkszeug 
gegeben, Menschen zu begleiten. Für die Reflexion hier 
ist das Konzept der Grundmotivationen von Bedeutung: 
In welchem Zusammenhang stehen die vorangegangenen 
ontologischen Betrachtungen zu den existenzanalytischen 
Theoremen der Grundmotivationen? 

Die Existenzanalyse sieht den Menschen in seinem 
Existenzvollzug eingebettet in zentrale existenzielle The-
men mit konkreten Inhalten. Es geht dem Menschen be-
züglich seines Erlebens und Verhaltens immer um vier 
Anliegen: Halt, Verbundenheit, Selbstsein und Sinn. Diese 
existenziellen Themen sind konstitutiv für ein gelingendes 
Leben und beschreiben Inhalte, die für jeden Menschen 
von zentraler Bedeutung sind. Deshalb werden sie von 
Längle „Grundmotivationen“ genannt. Weil es Inhalte 
sind und weil es dem konkreten Menschen immer um eine 
individuelle Lebensgestaltung geht, arbeitet die Existenz- 
analyse in Psychotherapie, Beratung und Coaching auf 
ontischer Ebene. Das spezifische Erleben des konkreten 
Menschen in den Situationen seines Lebens wird verständ-
lich mit der Akzentuierung eines dieser zentralen Themen 
sowie der Intaktheit einer diesbezüglichen existenziellen 
Ich-Struktur. 

Um dies noch einmal am Beispiel der Zwangsstörung 
deutlich zu machen: Die Existenzanalyse sieht Zwang 
im Horizont eines empfundenen Mangels an Halt, Raum, 
Schutz und Grundvertrauen. Dieser Mangel ist dafür ver-
antwortlich, die grundsätzliche Unsicherheit im Leben 
als ontogenetische Herausforderung nicht ertragen zu 
können. Dies wiederum führt dazu, dass sich eine Sym-
ptomatik entwickelt, die versucht, den Haltverlust und 
das damit einhergehende Unsicherheitsgefühl zu kom-
pensieren. In der therapeutischen Praxis arbeitet die Exi-
stenzanalyse demzufolge daran, diesem Menschen unter 
anderem Halterfahrungen zu vermitteln oder sich ihrer 
bewusst zu werden. Damit soll sein Vertrauen wachsen, 
die Angst vor dem Restrisiko zu überbrücken. Es handelt 
sich beim Zwang also um ein Beispiel aus dem Themen-
kontext der ersten Grundmotivation. Die Arbeit an Hal-
terfahrungen wäre dann die inhaltliche Arbeit an einem 
existenziellen Thema für das Gelingen der Lebensge-

staltung sowie einer Stärkung bzw. Entwicklung der Ich-
Funktionen und der Ich-Struktur (Kolbe 2020a, 41–53 & 
2020b, 66–68). 
So lassen sich alle psychischen Störungsbilder im Hori-
zont der Themen der Grundmotivationen reflektieren.

Natürlich ließe sich demzufolge argumentieren, dass es 
keiner weiteren theoretischen Fundierung bedürfe, da mit 
dem Konzept der Existenzanalyse das Handwerkszeug 
gegeben sei, Menschen umfassend in ihrer Lebensgestal-
tung zu begleiten. Das ist tatsächlich ein Standpunkt, den 
man praxeologisch einnehmen kann.

Geht es jedoch um den Anspruch, den Menschen in sei-
nem Menschsein mit seiner spezifischen Ausdrucksgestalt 
sowie die Theorie der Existenzanalyse mit ihren Theo-
remen in einem erweiterten Kontext zu verstehen, dann 
eröffnet eine ontologische Betrachtungsebene zusätzliche 
Gesichtspunkte. Sie bietet der Existenzanalyse zwei Fun-
dierungen – eine theoretische und eine praktische.

Theoretische Fundierung

Die vier existenziellen Themen der Grundmotivationen 
– das Streben nach Halt, Verbundenheit, Selbstsein und 
Sinn – sind inhaltlich nicht beliebig gewählt. Sie ent-
stammen phänomenologischer Beobachtung, die einer-
seits den Existenzvollzug im Horizont der existenzialen 
Daseinsstrukturen in den Blick nimmt, andererseits zeigt, 
dass jeglichem Verhalten des Menschen immer ein „Vor-
verständnis“ inhärent ist, welches seine Beziehungsweise 
spiegelt. Das bedeutet, wir sind nie neutral den Dingen 
und Sachverhalten gegenüber, sondern immer geleitet 
von einem „Lebenswissen, ein(em) Vertrautsein mit den 
Phänomenen unseres endlichen Daseins“ (Dorra 2020, 
205). Zu diesem Vorverständnis gehört nicht nur die kon-
krete biographische und kulturelle Prägung des jewei-
ligen Menschen, sondern ebenfalls all das, was sich als 
Weisheit und Wissen über das Leben für den Menschen 
im Grundsätzlichen offenbart hat. Dieses Vorverständnis 
lässt den Menschen einerseits sich in seinem Verhalten 
und Handeln verstehen, richtet ihn andererseits für das 
aus, was in der jeweiligen Situation zu tun geboten ist. 
Wenn wir nun diese Vorverständnisse betrachten, dann 
offenbaren sich phänomenologisch grundlegende funda-
mentale Strebungen des Menschen. Diese fasst die Exi-
stenzanalyse inhaltlich in ihrem Konzept der Grundmo-
tivationen als Bedingungen und Voraussetzungen für ein 
erfülltes Leben. Es handelt sich also um Inhalte, die dem 
Menschen helfen, sich ontisch existenziell zu verstehen, 
weil sie ontologisch in den fundamentalen Strukturen des 



56     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Menschseins verwurzelt sind. „Diese Fundamentalstre-
bungen, die alle Menschen bewegen, veranschaulichen, 
worauf wir in der Sorge um das eigene Sein ausgerichtet 
sind, sie bezeichnen die spezifischen Beziehungsweisen 
unseres Daseins in der Welt: bezogen auf Welt und ihre 
faktischen Bedingungen, Begrenzungen und Möglich-
keiten, auf das Werterleben im Miteinander der Men-
schen, auf die personale Freiheit, Unverfügbarkeit und 
Verantwortlichkeit des Einzelnen, auf die praktische und 
perspektivische Lebensgestaltung.“ (Dorra 2020, 211) 
Ontologisch lässt sich also ein Welt-, ein Lebens-, ein 
Selbst- sowie ein Sinnbezug (Längle 2021, 46f) beobach-
ten, in dem der Mensch immer steht. Diese Bezüge finden 
ihren ontischen Ausdruck in den existenziellen Themen 
der Grundmotivationen, die sich in den spezifischen Wei-
sen des Menschseins offenbaren. Gleichzeitig verweisen 
diese Themen phänomenologisch auf die weiter oben 
ausgeführten ontologischen Strebungen nach Gründung 
und Möglichkeit, Beheimatung und Weite sowie Zuge-
hörigkeit und Autarkie. Sie entstammen also auf inhalt-
lich-existenzieller Ebene dem, was in den Existenzialien 
und Daseinsstrukturen fundamentalontologisch sichtbar 
geworden ist. Deshalb sind sie in ihrer Systematik und 
Schwerpunktsetzung keine beliebig ausgewählten The-
men, sondern beschreiben grundlegende Weisen des Da-
seins. 

Praktische Fundierung 

Etwas einfacher zu fassen ist die Bedeutung der onto-
logischen Dimension für die psychotherapeutische oder 
beraterische Praxis. Der entscheidende Gewinn liegt hier 
in der Einbettung existenzieller Aufgaben in den Hori-
zont existenzialer Bedingtheiten mit ihren existen-
ziellen Herausforderungen, vor denen der Mensch im-
mer steht, wenn er sein Leben unter den Bedingungen der 
Gegebenheiten zu gestalten hat. 
Was unterscheidet nun existenzielle Aufgaben von exis-
tenzialen Herausforderungen? Existenzielle Aufgaben 
sind zum einen die konkreten situativen Herausforde-
rungen inhaltlicher Art, denen sich ein Mensch für eine 
authentische und sinnstiftende Lebensgestaltung ad per-
sonam et ad situationem zu stellen hat. Zum anderen sind 
sie die Aufgaben, die der Mensch im konkreten Leben als 
Syntheseleistungen im Horizont der Daseinsstrukturen 
zu vollziehen hat. Existenziale Herausforderungen be-
zeichnen ein existenziell zu bewältigendes Spannungs-
verhältnis, in dem Menschsein mit seinen konkreten Le-
benssituationen aufgrund der Daseinsstrukturen immer 
steht und das in seinen Polaritäten zu lösen ist. Die an-
tinomischen Pole der Daseinsachsen beschreiben Bewe-

gungen und Strebungen, die den Menschen somit vor die 
existenzielle Aufgabe stellen, hinsichtlich der Polaritäten 
eine Synthese zu finden. Die Bewegungen der Pole geben 
die hermeneutische Orientierung für die Aufgabe, die ein 
Mensch zu leisten hat, um der Situation in ihrer persona-
len Herausforderung gerecht zu werden. Der inhaltliche 
und situative Vollzug dieser Aufgaben ist dann immer 
existenziell. 

Um beim Beispiel Zwang zu bleiben: Aus einer Erfah-
rung des Gehaltenseins ist die Bewegung zu vollziehen, 
sich auf das Neue hin zu wagen, sich dem unabgeschlos-
senen Horizont zuwenden zu können, das Vorläufige und 
Fragmentarische gelten zu lassen, den anderen in dem 
ihm Eigenen sehen zu können, ohne all dies kontrollieren 
zu müssen. 

Das Modell der Polarität der Daseinsstrukturen zeigt die 
notwendigen Strebungen und Herausforderungen, in die 
gelingendes Menschsein eingebettet ist. Was führt dazu, 
dass ein Mensch diese Probleme hat, in denen er steht? 
Neben fehlenden Haltungen oder gar Fehlhaltungen 
werden möglicherweise auch nicht vollzogene oder ge-
leugnete existenziale Herausforderungen sichtbar, denen 
sich der Mensch zu stellen hat. Das „Wozu“ der Arbeit 
an den Grundmotivationen wird somit deutlich. Wozu 
also braucht der Mensch am Beispiel der Zwangsstörung 
Halt? Es gilt aber auch das Umgekehrte: Weil der Mensch 
vor diesen existenzialen Herausforderungen steht, benö-
tigt er eine psychische und geistige Verfassung, die ihm 
den existenziellen Umgang ermöglicht. Die ontische Ar-
beit an der existenziellen Ich-Struktur sowie an den exis-
tenziellen Ich-Funktionen (Kolbe 2020a, 41ff) ist deshalb 
eine wesentliche Bedingung für das Gelingen eines au-
thentischen Existenzvollzugs.

Man kann die Frage nach dem Zusammenhang von exis-
tenzialen Daseinsstrukturen und Existenzanalyse folgend 
zusammenfassen: Die existenziellen Lebensthemen der 
Grundmotivationen sind inhaltliche Themen des kon-
kreten Menschen auf der ontischen Ebene. Sie haben 
ihre Bedeutung aufgrund der ontologischen Struktur des 
Menschseins. Die ontologische Betrachtung bettet diese 
existenziellen Themen in die grundlegenden Strebungen 
und existenzialen Herausforderungen des Menschen ein, 
eine jeweilige Syntheseleistung finden zu müssen, die im-
mer in existenzieller Hinsicht realisiert wird. Beispielhaft 
ist das zu sehen in der ontologischen Strebung sich zu 
beheimaten, die die Erfahrung des Gehaltenseins und des 
geschützten Raumes voraussetzt. Deshalb geschieht die 
praktische Arbeit auf ontischer Ebene an Halt, Raum und 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     57

PLENARVORTRAG

Schutz, sodass die ontologische Spannung von Behei-
matung und Aufbruch existenziell gelebt werden kann. 

X. THERAPEUTISCHE PRAXIS – Was folgt für die 
Praxis aus diesen Überlegungen?

Es lassen sich fünf Themenfelder beschreiben, die gleich-
zeitig eine Schrittfolge für die Arbeit bilden. Hier ein 
Überblick:

1.	 In-Distanz-Kommen zur Verabsolutierung eines Poles 
– z.B. durch Bewusstwerden der Verabsolutierung 
und durch Innehalten reaktiver und fixierter Vollzüge.

2.	 Bewusstseinsbildung für die Bedeutung der Angst, die 
die vernachlässigte oder übersehene polare Thematik 
für den Menschen darstellt.

3.	 Bewusstseinsbildung für die Bedeutung der vernach-
lässigten oder übersehenen polaren Thematiken für 
das grundsätzliche Gelingen der Lebensgestaltung.

4.	 Arbeit mit der Gestimmtheit sowie emotionale Grün-
dung in Gewissheiten, die der Angst gegenüberstehen.

5.	 Alternative authentische Möglichkeiten, sich in ein 
neues Verhältnis zur Polarität zu setzen.

Darüber hinaus wäre an existenziellen Haltungen und/
oder Fehlhaltungen zu arbeiten, die den Begegnungswei-
sen des Menschen im Umgang mit anderen Menschen, 
sich selbst gegenüber, den Aufgaben in der Welt etc. zu-
grunde liegen. Sind sie hilfreich? Sind sie im Bewusst-
sein? Entsprechen sie den Fähigkeiten des Menschen? 
Wie lassen sie sich verstehen? Wie können sie verändert 
werden? Dies alles dient dem Spielraum und Vermögen, 
Menschen zu befähigen, in jedem Moment neu ihre au-
thentischen Syntheseleistungen vollziehen zu können.

Schluss

Frankl empfahl der Psychotherapie in ihren damaligen 
Ausformungen, die Dimension des Geistigen zu berück-
sichtigen und ihr gerecht zu werden, um des Menschen 
willen. In Analogie ließe sich sagen: Weil menschliches 
Sein ontologisch fundiert ist, ist Menschsein letztlich nur 
von hierher zu verstehen. Seine Bewegtheit, mit der der 
Mensch sich verhält und in der es ihm immer um etwas 
geht, ist hierfür der Ausgangspunkt. Eine besondere He-
rausforderung ist dabei das Leben in den Konfliktfeldern 
innerhalb der Daseinsstrukturen. Dies hat jede Psycho-
therapie oder Beratung zu bedenken. Sie greift deshalb zu 
kurz, wenn sie den Menschen nur kategorial, also von sei-

nen Eigenschaften her betrachtet. Denn Existenz ist kein 
Gegenstand, sie ist Vollzug. Aufzuzeigen, in welchen 
Bahnen dieser Vollzug zu leisten ist und um welche Auf-
gaben und Herausforderungen es dabei geht, ist Anliegen 
dieser Ausführungen. Sie verstehen sich als Ergänzung 
und Fundierung des Bestehenden.

Literatur

Bauer E (2014) Vom existenziellen Sinn der Verzweiflung. Zum Abschluss 
des Kierkegaard-Gedenkjahres. In: Salzburger Jahrbuch für 
Philosophie 59, 107–129

Blankenburg W (Hrsg.) (1989) Biographie und Krankheit. Stuttgart/New 
York: Thieme

Dorra H (2020) Sorge für die Seele. Hinwendung zu einem selbstbestimm-
ten Leben. In: Kolbe C & Dorra H, Selbstsein und Mitsein. Exi-
stenzanalytische Grundlagen in Psychotherapie und Beratung. 
Gießen: Psychosozial, 193–225

Drewermann E (1982) Psychoanalyse und Moraltheologie. Band 1: Angst 
und Schuld. Mainz: Grünewald. 8°

Fuchs T (2021) Randzonen der Erfahrung. Beiträge zu einer phänomenolo-
gischen Psychopathologie. Freiburg/München: Alber, 2°

Heidegger M (1977) Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer, 14°
Holzhey-Kunz A (2008) Daseinsanalyse. In: Längle A & Holzhey-Kunz 

A, Existenzanalyse und Daseinsanalyse. Wien: Facultas UTB, 
183–348

Jaspers K (1973) Allgemeine Psychopathologie. Berlin/Heidelberg/New 
York: Springer, 9°

Kierkegaard S (1955) Krankheit zum Tode. Hamburg: Meiner
Kolbe C (2020a) Person und Struktur. Menschsein im Spannungsfeld von 

Freiheit und Gebundenheit. In: Kolbe C & Dorra H, Selbstsein 
und Mitsein. Existenzanalytische Grundlagen in Psychothera-
pie und Beratung. Gießen: Psychosozial, 35–54

Kolbe C (2020b) Person – Ich – Selbst. Existenzanalytische Anmerkungen 
zur Ich-Struktur. In: Kolbe C & Dorra H, Selbstsein und Mit-
sein. Existenzanalytische Grundlagen in Psychotherapie und 
Beratung. Gießen: Psychosozial, 59–74

Längle A (2021) Existenzanalyse und Logotherapie. Stuttgart: Kohlhammer
Liessmann KP (1993) Kierkegaard zur Einführung. Hamburg: Junius
Martensen G (2023) Der Mensch steht im Konflikt – immer. In: Märtin R & 

Martensen G, Den Menschen verstehen. Existenzielle Perspek-
tiven für Theorie und Praxis. Gießen: Psychosozial, 141–162

Passie T (1995) Phänomenologisch-anthropologische Psychiatrie und Psy-
chologie. Stuttgart: Guido Pressler

Riemann F (1977) Grundformen der Angst. Eine tiefenpsychologische Stu-
die. München: Reinhardt, 12° 

Safranski R (2023) Einzeln sein. Eine philosophische Herausforderung. 
Frankfurt/Main: Fischer

Tellenbach H (1987) Psychiatrie als geistige Medizin. München: Verlag für 
angewandte Wissenschaften

Tillich P (1956) Systematische Theologie Bd. 1. Stuttgart: Evangelisches 
Verlagswerk, 3° 

Anschrift des Verfassers:

Dr. Christoph Kolbe

c.kolbe@existenzanalyse.com

mailto:c.kolbe@existenzanalyse.com


58     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Im Zentrum des Interesses dieses Beitrages1 steht die 
Frage nach den existenziellen Hürden bzw. Vorausset-
zungen von demokratischer Konfliktkultur in Form von 
anthropologischen Dispositionen und sozialpsycholo-
gischen Dynamiken. Ein solches erweitertes Verständnis 
von Politischer Ethik kann Inspirationen dafür bieten, 
wie im Sinne einer integrativen Demokratiebildung wün-
schenswerte Prozesse der Persönlichkeitsentwicklung 
unterstützt und Selbstkonzepte positiv beeinflusst werden 
können. Im Folgenden wird in einem ersten Schritt die 
Bedeutung von Konflikten für eine lebendige Demokra-
tie skizziert; darauf aufbauend werden die Konturen einer 
demokratischen Ethik des Konflikts dargestellt. Schließ-
lich werden die existenziellen Voraussetzungen einer 
solchen Ethik besprochen, wie sie in Philosophie, Psy-
chologie und Psychotherapie in jüngerer Zeit vermehrt 
thematisiert werden. Ein Resümee fasst die wichtigsten 
Implikationen dieser Einsichten für eine demokratische 
Ethik des Konflikts zusammen.

1	 Dieser Beitrag fasst meinen Plenarvortrag auf dem Internationalen Kongress für Psychotherapie und Beratung „Spannungen, Konflikte, Polarisierun-
gen“ in Salzburg 2025 zusammen. Für die Einladung sowie die Gelegenheit, meine Gedanken in dieser Hinsicht transdisziplinär zu erweitern, bin ich sehr 
dankbar, ebenso für den fruchtbaren Austausch auf der Veranstaltung.

Zur Bedeutung von Konflikten für eine leben-
dige Demokratie 

Während in der Politischen Philosophie lange Zeit unter 
dem Paradigma der Diskursethik konsensuelle Model-
le der Demokratie vorherrschend waren, haben in den 
vergangenen Jahren Demokratietheorien an Einfluss ge-
wonnen, welche die (positive) Bedeutung von Konflikten 
betonen. Solche agonistische Demokratietheorien (agon, 
gr.: Wettstreit) gehen nicht von der rationalen Auflösbar-
keit (aller) Konflikte im Politischen aus, sondern von wi-
derstreitenden Positionen bzw. Interessen, die nicht durch 
inhaltliches Einvernehmen, sondern nur durch Entschei-
dung bzw. Kompromisse befriedet werden können. Da-
bei unterstreichen sie die Notwendigkeit demokratischer 
Konfliktkultur im Allgemeinen und im Speziellen den 
Wert der Fähigkeit, Konflikte nicht im Modus der Feind-
schaft auszutragen, sondern der Gegnerschaft (vgl. Frick 
2017). Gerade vor dem Hintergrund vermehrt beklagter 
„defekter Debatten“ und den Rufen nach einer besseren 
Streitkultur (vgl. aktuell etwa Reuschenbach und Frenzel 
2024/2025; Schreiber 2024), erscheinen agonistische Zu-

DEMOKRATISCHE KONFLIKTKULTUR UND PERSÖNLICHKEIT: 
POLITISCHE ETHIK „EXISTENZIELL“ GEDACHT 

Marie-Luisa Frick

In offenen Gesellschaften/liberalen Demokratien sind Mei-
nungs- und Interessenskonflikte sowie konkurrierende Werto-
rientierungen insofern „natürlich“, als die freie Entfaltung der 
Menschen, denen keine bestimmte Ideologie aufgezwungen 
wird, zusammen mit dem freien Fluss von Informationen und 
Austausch von Meinungen ihre wesentlichen Merkmale sind. 
Um solche Konflikte zu zähmen, wird Demokratien traditionell 
das Konzept des zivilisierten Diskurses oder der Zivilität („civi-
lity“) als Gegenmittel empfohlen. Respekt, aber auch Diskur-
stapferkeit und die Fähigkeiten der Perspektivenübernahme 
sind zentrale Tugenden, die eine demokratische Konfliktkultur 
fundamentieren. Doch um solche Tugenden auszubilden, rei-
chen Appelle der Politischen Ethik alleine nicht aus. Vielmehr 
muss eine solche Ethik auch ihre Rechnung mit dem „Wirt“ 
bzw. dem konkreten Menschen machen. Es überrascht da-
her nicht, dass in zahlreichen aktuellen Forschungsbeiträgen 
zu den Grundlagen einer vitalen demokratischen Konfliktkultur 
sozial- bzw. moralpsychologische Einsichten einfließen. 

SCHLÜSSELWÖRTER: Politische Ethik, Konflikt, Streitkultur, Demo-
kratie, Ressentiment 

DEMOCRATIC CULTURE OF CONFLICT:
AN "EXISTENTIAL" APPROACH TO POLITICAL ETHICS

In open societies/liberal democracies, conflicts of opinion and 
interest as well as competing value orientations are “natural” 
insofar as the free development of individuals, who are not 
forced to adhere to a particular ideology, together with the 
free flow of information and the exchange of opinions are their 
essential characteristics. To tame such conflicts, democracies 
are traditionally recommended to adopt the concept of civil 
discourse or civility as an antidote. Respect, but also discursi-
ve courage and the ability to take on different perspectives 
are central virtues that form the foundation of a democratic 
culture of conflict. However, appeals to political ethics alone 
are not enough to develop such virtues. Rather, such ethics 
must also take into account the concrete human being. It is 
therefore not surprising that numerous current research con-
tributions to the foundations of a vital democratic culture of 
conflict incorporate insights from social and moral psychology. 

KEYWORDS: Political Ethics, Conflict, Civility, Democracy, 
Resentment



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     59

PLENARVORTRAG

gänge zur Demokratie vielversprechend, da sie Konflikte 
nicht als zu überwindendes Übel, sondern als konstitutiv 
für demokratische Politik ansehen und der Konfliktfähig-
keit großen Wert beilegen.
Auf die Frage, welchen Wert Konflikte für die Demo-
kratie grundsätzlich haben können, lassen sich verschie-
dene Argumente vorbringen. Epistemische Argumente 
gehen dabei davon aus, dass im demokratischen Streit 
etwas erkannt, etwas zu Bewusstsein gebracht werden 
kann, was unter Konformitätsdruck bzw. Konsensidealen 
verborgen bzw. unerschlossen bleiben muss (vgl. Frick 
2021). In diesem Sinne können Konfliktmaterien und ein 
aufgeschlossener Blick auf sie Aufklärung leisten. Auf-
klärung in einem engeren Sinne kann dadurch erreicht 
werden, dass das In-Konflikt-sein mit anderen es ermög-
licht, den eigenen Standpunkt im Lichte von Alternativen 
überhaupt erst herauszuarbeiten. Dies kann zur Erkennt-
nis führen: Wer bin ich – im Verhältnis zu anderen? Eine 
solche aufgeklärte Selbsterkenntnis der eigenen Position 
ist nicht weniger als die Grundlage für gemeinsames Han-
deln sowie für Kompromisslösungen. In einem weiteren 
Sinne können Konflikte zur Aufklärung beitragen, indem 
in der Auseinandersetzung mit den Ansichten und Argu-
menten anderer im Idealfall die eigene Urteilskraft gestär-
kt wird – so man sich einlässt auf eine offene, möglichst 
unvoreingenommene Untersuchung der zu einer Frage 
vorliegenden Argumente und Sichtweisen. Im besten Fal-
le ist man nach (der Nachverfolgung) einer Kontroverse 
schlauer als vorher. 
Neben diesen epistemischen Argumenten für die positive 
Rolle von Konflikten in der Demokratie lässt sich auch ein 
Beziehungsargument formulieren. Dieses geht von der – 
kontraintuitiven – Annahme aus, dass Streit Beziehungen 
nicht notwendigerweise der Zerrüttung aussetzen muss, 
sondern dem Aufbau von zwischenmenschlichen Bezie-
hungen bzw. ihrer qualitativen Vertiefung sogar dienlich 
sein kann. In diesem Sinne birgt die relationale Struktur 
von Streit auch immer schon demokratisches Potenzial. 
Ein noch fundamentaleres Argument für den Wert demo-
kratischen Streits lässt sich bei Hannah Arendt finden. Es 
betont nicht weniger als die weltbildende Funktion von 
Perspektivenvielfalt, die sich nicht auf eine einzige Sicht-
weise vereinigen lässt, ohne die Wirklichkeit als solche zu 
zerstören. Mit Arendt gedacht, hat „Politik […] nicht so 
sehr mit den Menschen als mit der zwischen ihnen entste-
henden und sie überdauernden Welt zu tun“ (1993, 105). 
Es bedarf dabei stets der Pluralität von Menschen und 
Ansichten, um diese Welt zu konstituieren und in die Zu-
kunft hin zu retten: „Welt mit anderen Worten entsteht nur 

2	 Übersetzung durch Verfasserin (gilt auch für alle weiteren englischen Zitate). 

dadurch, dass es Perspektiven gibt, sie ist nur jeweilig als 
die so oder anders gesichtete Ordnung von Weltdingen“ 
(ebd.). Perspektivenkonkurrenz auszuschalten und unter-
schiedliche Positionen einzuebnen, kommt mit Arendt ge-
dacht daher einem „Weltuntergang“ gleich (ebd.).
Den Wert von Konflikten für die Demokratie betont 
auch Susanne Jalka, in Wien geborene Psychotherapeu-
tin und Konfliktforscherin. Im konstruktiven Streit blei-
be Demokratie lebendig (2023, 7) und ermögliche einen 
„emanzipierte[n] Umgang mit Differenzen“ (2023, 8). 
Sie plädiert dafür, Konflikte nicht als Bedrohung wahr-
zunehmen, sondern das in ihnen angelegte Potenzial für 
Entwicklung anzuerkennen. Denn: „Harmoniesucht steht 
im Dienst von Traditionen und offenbart sich als Läh-
mung für die Entwicklung von Kompetenzen im Umgang 
mit Spannungen.“ (2023, 58)

Grundzüge einer demokratischen Ethik des 
Konflikts 

Nun aber ist Streit kein absoluter, losgelöster Wert, auch 
unter demokratischen Vorzeichen nicht. Das wusste be-
reits der US-amerikanische Philosoph mit altösterreichi-
schen Familienwurzeln, Sidney Hook. Sein Aufsatz The 
Ethics of Controversy aus dem Jahr 1954 verweist unter 
dem Eindruck der intellektuellen Repression während der 
McCarthy-Ära auf eine Problematik, die heute – nicht nur 
in den USA – wieder erstaunlich aktuell anmutet. „Die 
Diskussion ist das Lebenselixier des demokratischen 
Prozesses“, so Hook, „und wo immer die Diskussion flo-
riert, ist eine Kontroverse vorprogrammiert“ (1954/2002, 
290).2 Doch bestimmte Methoden der Diskussion vergif-
ten dieses Lebenselixier: „Sie versuchen vielmehr, andere 
Personen zu diskreditieren, als sich mit Sachfragen aus-
einanderzusetzen. Sie zielen darauf ab, eine Stimmung 
der Weigerung zu schaffen gegenüber Ansichten, die 
einige bevorzugte oder vorherrschende Vorstellungen in 
Frage stellen. Anstatt die Interessen- und Meinungskon-
flikte aufzudecken, zu konfrontieren, zu versöhnen oder 
zu verhandeln, wird ein Interesse fanatisch mit dem allge-
meinen Interesse und eine Meinung mit der loyalen Mei-
nung identifiziert.“ (ebd.)
Damals wie heute gilt: Um der Demokratie dienlich zu 
sein, müssen Konflikte bzw. ihre Austragung eine be-
stimmte Form annehmen. Das ist Gegenstand einer de-
mokratischen Ethik des Konflikts. Als Ethik geht es ihr 
nicht primär darum, Normen aufzustellen und Handlungs-
anweisungen vorzugeben (= Moral), sondern die Begrün-



60     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

dungen dieser Normen herauszuarbeiten und ihre kon-
krete Handlungsorientierung auszuloten. Als Ethik unter 
demokratischen Vorzeichen kann sie nicht abschließend 
autoritativ verordnet werden, sondern muss sich selbst in 
einem Erwägungsgleichgewicht halten, welches die Mit-
sprache möglichst vieler erlaubt. Eine Ethik des Konflikts 
bzw. der politischen Gegnerschaft lässt sich einerseits als 
Prinzipienethik, andererseits auch als Tugendethik kon-
zipieren – und am besten als eine Kombination von bei-
den. Als Prinzipienethik kann sie aus dem Urprinzip der 
Demokratie, der Volkssouveränität, das Prinzip gleicher, 
geteilter Souveränität (bzw. gleicher, individueller Nicht-
Souveränität) und in Folge das Prinzip gleichen Respekts 
entwickeln, das Bürger:innen einander schulden, wenn ih-
nen tatsächlich an der Demokratie etwas liegt (vgl. Frick 
2017; siehe auch Akin und Talisse 2020; Talisse 2021). 
Als Tugendethik wiederum hebt eine Ethik des Konflikts 
Fähigkeiten bzw. Haltungen ans Licht, welche für die De-
mokratie als Lebensform von entscheidender Bedeutung 
sind. Das ist allen voran Konfliktfähigkeit als Bündel von 
Tugenden wie etwa Argumentationskompetenz, Ambi-
guitätstoleranz, Empathie bzw. Perspektivenübernahme 
oder auch Diskurstapferkeit (vgl. Frick 2023; 2022). Wie 
schon bei Aristoteles, gilt für Tugenden, die handlungsbe-
zogen sind, dass sie eine Balance halten sollten zwischen 
unerwünschten Extremen. Lange Zeit als altmodisch 
angesehen, erlebt gerade die Tugendethik in der Politi-
schen Ethik eine Renaissance. Ein Beispiel dafür ist das 
Buch des US-amerikanischen Politologen Christopher 
Beem: In The Seven Democratic Virtues (2022) überträgt 
er klassische Tugenden wie Demut, Aufrichtigkeit, Mut, 
Mäßigung oder Großzügigkeit systematisch auf das gute 
Leben in Demokratien und fordert Bürger:innen dazu auf, 
gerade auch in politisch krisenhaften Zeiten nach „demo-
kratischer Exzellenz“ zu streben: „Indem wir die rich-
tigen Gewohnheiten in uns selbst stärken, nähern wir uns 
dem Ziel, unser Potenzial zu verwirklichen, bessere Ver-
sionen unseres Selbst zu werden und insgesamt zu jenen 
Menschen zu werden, die wir selbst und die auch andere 
respektieren können“ (2022, 181).
Die Rückkehr der Tugendethik (vgl. auch Snow 2024) 
ist kein Zufall, denn im Grunde ist sie hochmodern. Da-
durch, dass sie den individuellen Menschen in seinem 
Vervollkommnungspotenzial anspricht, ist sie immer 
schon existenziell. Während eine Prinzipienethik eine 
primär deduktiv-kognitive Dimension aufweist (Was 
folgt woraus? Was verlangt welcher Grundsatz?), geht es 
der Tugendethik stärker um lebensweltliche Praxis und 
Erfahrung. In ihrem Zentrum steht die Frage: Wie gelingt 
demokratisches Miteinander und welcher Mensch will 
ich sein/werden, um dazu beitragen zu können? Welche 

Vorbilder habe ich, an denen ich das erahnen kann, an 
denen ich lernen kann? Damit hat ein tugendethischer 
Zugang gegenüber einem ausschließlich prinzipienethi-
schen Zugang einen existenziellen Vorsprung, da er nicht 
auf ethische Einsichten abstellt, sondern den Menschen 
als entwicklungs- und selbstgestaltungsfähiges Wesen er-
fasst. Und doch lässt sich die demokratische Ethik des 
Konflikts noch in einem erweiterten Sinne existenziell 
denken, wenn man auf Beiträge aus dem Bereich der Psy-
chologie und Therapie blickt. Zur Frage nach den Bedin-
gungen der Möglichkeit, demokratische Konfliktkultur 
zu verbessern, haben solche Beiträge viel zu sagen. 

Existenzielle Voraussetzungen einer solchen 
Ethik 

Diese Beiträge, die hier nur exemplarisch gestreift werden 
können, spannen einen weiten Bogen: Sie reichen von der 
Analyse evolutionär angelegter und soziokulturell/tech-
nologisch verschärfter Phänomene wie Loyalität (nur) der 
eigenen Gruppe gegenüber bei gleichzeitiger Feindselig-
keit anderen gegenüber („Tribalismus“) bis zur Untersu-
chung von politischen Emotionen, wobei insbesondere 
das Ressentiment als Stimulus populistischer Strömungen 
zuletzt ins Zentrum des Interesses gerückt ist. 
In seinem einflussreichen und kontrovers diskutierten 
Werk The Righteous Mind (2012) geht der US-amerika-
nische Sozialpsychologe Jonathan Haidt der Frage nach, 
warum sich Menschen in ihren (politisch-relevanten) 
Moralvorstellungen oft so grundlegend unterscheiden 
und dies mitunter in polarisierender Manier. Seine Sicht: 
So unterschiedlich seien die Moralen der Menschen gar 
nicht, zumindest teilen gemäß seiner Theorie der Moral-
grundlagen alle Menschen gewisse Bausteine für Mo-
ralen, auf denen dann spezifische, kulturell variable mo-
ralische Praktiken und Anschauungen aufsetzen. Diese 
Bausteine vergleicht er mit Geschmacksrezeptoren. Haidt 
zufolge sind manche Menschen eher in der Lage, die ei-
nen Geschmacksrichtungen wahrzunehmen, als die an-
deren bzw. haben entsprechend variierende Präferenzen, 
die sich auch im politischen Feld niederschlagen. Dort 
wirken zusätzlich Gruppendynamiken, welche unsere 
Sicht auf die Welt und unsere Mitmenschen prägen bzw. 
verstellen. Im menschlichen Verstand, so Haidt, sei grup-
penbezogene Selbstgerechtigkeit immer schon angelegt: 
„Wir alle werden in moralische Stammesgemeinschaften 
hineingezogen. Wir umkreisen heilige Werte und bringen 
nachträgliche Argumente vor, warum wir so recht haben 
und sie [die anderen] so unrecht. Wir denken, die andere 
Seite sei blind für Wahrheit, Vernunft, Wissenschaft und 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     61

PLENARVORTRAG

gesunden Menschenverstand, aber in Wirklichkeit sind 
alle blind, wenn es um ihre heiligen Objekte geht“ (2012, 
364). Moral binde und verblende gleichermaßen.
Ähnlich wie Haidt betont auch der US-amerikanische Ver-
haltensforscher Stevan E. Hobfoll, der für seine Forschun-
gen zu Resilienz und Stress bekannt ist, die evolutionären 
Mechanismen hinter Gruppenfeindseligkeit im Politi-
schen. Allen voran Angst und Bedrohungserfahrungen/-
gefühle können dazu führen, dass man nur die eigene 
Gruppe, den eigenen „Stamm“, im Recht sieht, alle an-
deren im Unrecht bzw. als Gefahr, die es zu bannen oder 
sogar zu vernichten gilt. Hobfoll warnt vor der Gewalts-
pirale des politischen Tribalismus, wenn der eigene Way 
of Life, die eigene Kultur, als von anderen gefährdet an-
gesehen wird: „Es beginnt mit kleinen Schritten, aber es 
entwickelt sich rasch in einen Gallop“ (2018, 194). So 
könne sich Populismus schneller als gedacht in hand-
festen Faschismus wandeln, denn „liberale Lösungen, die 
auf Fairness und Gerechtigkeit basieren, finden keinen 
fruchtbaren Boden, wenn das Ausmaß der Bedrohung 
und der Verluste hoch ist“ (ebd.).
Ebenfalls 2018, unter dem Eindruck des ersten Wahl-
sieges von Donald J. Trump, hat sich auch die Philoso-
phin Martha C. Nussbaum den emotiven Tiefenstrukturen 
„unserer politischen Krise“, wie sie schrieb, zugewandt. 
Sie hat dabei insbesondere den Einfluss von narziss-
tischen Verstrickungen und von Ressentiment beleuchtet. 
Letzteres sieht sie in ihrem Werk The Monarchy of Fear 
insofern als nie völlig vermeidbar an, als es in unserer 
verletzlichen Natur angelegt sei: „In monarchischer Wei-
se erwarten wir, dass die Welt zu unseren Diensten ge-
macht ist. Es schmeichelt unserem Ich und ist in einem 
tiefen Sinne tröstlich, zu denken, jedes schlechte Ereignis 
sei jemandes Schuld. […] Es macht uns weniger hilflos“ 
(2018, 82). In der politischen Konfliktaustragung steigere 
sich diese Disposition leicht zu einer Fantasie des Heim-
zahlens und zu retributiver Wut (vgl. 62ff). Alleine, so 
Nussbaum, kämen wir aus diesen Abgründen nicht mehr 
heraus: Das Überwinden von Angst und Ressentiment, so 
es überhaupt möglich ist, sei eine relationale Angelegen-
heit (2018, 35). Dass Gefühle des Kontrollverlusts sowie 
ihre prekären Bewältigungen bei aktuellen politischen 
Verwerfungen eine große Rolle spielen, darauf weist auch 
die französische Psychoanalytikerin und Philosophin 
Cynthia Fleury hin. In ihrem Buch über das Ressentiment 
und seine destruktive Kraft im Politischen (2020/2023) 
spürt Fleury dem Hass nach, der sich – vermehrt online 
– zwischen Menschen unterschiedlicher Ansichten legt, 
häufig angetrieben vom Gefühl, von (scheinbar) mäch-
tigen Anderen um das eigene Glück betrogen zu werden. 
Aus dieser Opferrolle erheben sich Fleury zufolge Men-

schen durch den Rückgriff auf uralte Reflexe: Sünden-
böcke und eine Vaterfigur (vgl. 2020/2023, 190f). Sowohl 
für die individuelle Psyche als auch die Demokratie sei 
dies hochgefährlich, denn Ressentiment atme Hass und 
führe zu einem permanenten Krieg im Kleinen (vgl. 128f). 
In diesem Krieg werde Sprache zum Ersatz für physische 
Gewalt voller symbolischer Vernichtungsenergie. „Die 
Ästhetik der Gewalt“, schreibt Fleury, „bleibt attraktiv für 
die Entfremdeten und Unterjochten, genau weil es ihnen 
die Illusion einer Rückkehr zur Macht gibt und ein Ende 
der Repression verspricht“ (2020/2023, 128).
In Summe stärken diese Anstöße das Bewusstsein für 
Hürden konstruktiven demokratischen Streits, welche 
einerseits im Menschsein angelegt sind und andererseits 
zusätzlich soziokulturell vergrößert werden können. Um 
die Diskursbeschädigungen und -ermüdungen zu adres-
sieren, die demokratische Gesellschaften in der digitalen 
Moderne gegenwärtig plagen, kann eine appelative nor-
mative Ethik alleine wenig ausrichten; weit weniger noch 
können das moralisierende Klagen. Depolarisierung-
Gruppentherapien für Menschen auf beiden Enden des 
politischen Spektrums, wie von Kirk J. Schneider prak-
tiziert (siehe auch 2013 sowie diese Ausgabe), oder die 
Bildungsarbeit und Trainings von Loretta J. Ross (siehe 
auch 2025), die darauf abzielen, eine „Call-out-Culture“ 
durch eine „Call-in-Culture“ zu ersetzen und den Hass 
zwischen den Lagern abzubauen, mögen als bloße Trop-
fen im Meer erscheinen. Sie können aber auch Quellen 
der Hoffnung dafür sein, dass Demokratie kein völlig ir-
riges Ideal ist, dem wir Menschen ohnehin nie gewach-
sen sind. Die Fähigkeit zu konstruktivem Streit ist uns 
nicht einfach schon gegeben, sondern ist ein Auftrag und 
ein Anspruch, den keine demokratische Ethik einzulösen 
vermag, die sich nicht zugleich den Möglichkeitsbedin-
gungen ihres Sollens zuwendet – auch dort, wo es un-
deutlich und unschmeichelhaft wird.

Resümee und Ausblick 

Die Bedeutung demokratischer Konfliktkultur zeigt sich 
besonders dort, wo sie fehlt. Die Politische Ethik kann, 
indem sie Grundzüge einer demokratischen Ethik des 
Konflikts erarbeitet, gewisse Orientierungen bieten. Die 
Probleme lösen kann sie dabei allerdings nicht, solange 
nicht auch jene sozialen, materiellen Bedingungen mit 
in den Blick genommen werden, die es Individuen erst 
ermöglichen, eine „demokratische Persönlichkeit“ auszu-
bilden. Existenzielle Sicherheit geben, Zugehörigkeit er-
möglichen in Verbindung mit positiven Selbstkonzepten, 
die keine Feindbilder nötig haben, kränkende und krank-



62     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

machende Strukturen identifizieren und verändern und 
vieles mehr: Integrative Demokratiebildung ist Arbeit am 
Menschen, zunächst an sich selbst, idealiter aber nicht al-
lein, sondern gemeinsam mit anderen, in einer geteilten 
Sorge der Demokratie. Als Arbeit an sich selbst würde 
eine solche Sorge im Lichte der bisherigen Ausführungen 
auch bedeuten, sich selbst gegenüber misstrauisch zu 
werden und sensibel zu sein für epistemische Vulnerabi-
litäten, für Schwachstellen im eigenen Urteilen und Füh-
len. Im Sinne einer anthropologisch aufgeklärten Ethik 
wäre zu fragen: Welche Tendenzen habe ich als Mensch, 
in dieser Gesellschaft, unter diesen technologischen/
kommunikativen Bedingungen, mein Selbst auch um den 
Preis von Verblendung und Ungerechtigkeit gegenüber 
anderen zu stabilisieren? Welchen Untugenden kann ich 
verfallen, leichter und rascher, als ich es wahrhaben will?
Bei allen Hinweisen auf evolutionäre Schienen, auf die 
wir gestellt sein mögen, sollte sich jede existenziell ge-
dachte Ethik aber vor zu starkem Determinismus hüten 
und an der (Mit-)Verantwortung des/der Einzelnen fest-
halten. Das gelingt, wenn wir uns (und anderen) Mo-
mente der Entscheidung immer wieder bewusst machen, 
im Sinne von Viktor E. Frankls Diktum: „Was ist der 
Mensch? Er ist das Wesen, das immer entscheidet, was 
es ist“ (1977/2000, 139). Entscheide ich mich, in einem 
Streitgespräch siegen zu wollen, immer schon das nächste 
Argument vorbereitend, oder höre ich wahrnehmend zu? 
Mache ich mir die Welt übersichtlich und teile sie ein in 
Schwarz/Weiß oder mute ich mir Komplexität zu, gerade 
auch in moralischer Hinsicht? In Erinnerung an das KZ 
schreibt Frankl, es gäbe nur zwei Arten von Menschen, 
anständige und unanständige. Überall seien sie zu finden, 
selbst im Lager, „in alle Gruppen dringen sie ein und si-
ckern sie durch; keine Gruppe besteht ausschließlich aus 
unanständigen Menschen“ (1977/2000, 138). Entscheide 
ich mich dafür, für solche Erfahrungen aufgeschlossen zu 
sein oder dafür, die Anständigen immer nur unter den „ei-
genen Leuten“ zu finden – und die Schuld an allem den 
„Feind:innen“ zuzuweisen? Entscheide ich mich dafür, 
im Sinne einer Gesinnungsethik ausschließlich dasjenige 
zu tun, was mir als moralisch richtig erscheint oder frage 
ich auch, was das an Folgen bedeuten kann? Treibe ich 
Polarisierungsdynamiken mit an oder unterbreche ich sie? 
Eine demokratische Persönlichkeit gedeiht letztlich nur 
in einer entsprechenden Kultur, d.h. der geteilten Pflege 
der Lebensgrundlagen der Demokratie. Viele Menschen 
können eine solche Kultur verändern und gestalten, die 
wiederum viele andere Menschen prägt. Ein Wandel, der 
bei vielen Einzelnen beginnt, endet dort nicht.

Literatur

Aikin SF und Talisse RB (2020) Political Argument in a Polarized Age. 
Cambridge: Polity. 

Arendt H (1993) Was ist Politik? (aus dem Nachlass hg. von Ursula Ludz) 
München: Piper. 

Beem C (2022) The Seven Democratic Virtues. What you can do to over-
come tribalism and save our democracy. University Park PA: 
The Pennsylvania State University Press.

Fleury C (2020/2023): Here Lies Bitterness. Healing from resentment. 
Cambridge: Polity. 

Frankl VE (1977/2000) …trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psychologe 
erlebt das Konzentrationslager. München: dtv. 

Frick ML (2017) Zivilisiert streiten. Zur Ethik der politischen Gegner-
schaft. Ditzingen: Reclam.

Frick ML (2021) Streitkompetenz als demokratische Qualität – oder: Vom 
Wert des Widerspruchs. Aus Politik und Zeitgeschichte 12–13, 
28–33. 

Frick ML (2022) Grundzüge einer Ethik der freien (Wider-)Rede. Zeit-
schrift für Praktische Philosophie 9, 2, 253–276. 

Frick ML (2023) Diskurstapferkeit als demokratische Tugend. In: Fül-
lenbach MT, Münnich M und Spanke J (Hg) Widerspruchs-
Kulturen. Medien, Praktiken und Räume des Widersprechens. 
Hamburg: Reimer Verlag, 25–36. 

Haidt J (2012) The Righteous Mind. Why good people are divided by poli-
tics and religion. New York: Vintage Books. 

Hobfoll SE (2018) Tribalism. The evolutionary origins of fear politics. 
Cham: Palgrave Macmillan. 

Hook S (1954/2002) The Ethics of Controversy. In: Sidney Hook on Prag-
matism, Democracy, and Freedom (hg von Talisse RB & Tem-
pio R). Amherst NY: Prometheus Book, 289–295. 

Jalka S (2023) Streitkompetenz. Über den Zusammenhang von Konflikt 
und Demokratie. Wien: Mandelbaum Verlag. 

Nussbaum M (2018) The Monarchy of Fear. A philosopher looks at our 
political crisis. New York: Simon & Schuster.

Reuschenbach J und Frenzel K (2024/2025) Defekte Debatten. Warum wir 
als Gesellschaft besser streiten müssen. Berlin: Suhrkamp. 

Ross LJ (2025) Calling In. How to start making change with those you’d 
rather cancel. New York: Simon & Schuster. 

Schneider KJ (2013) The Polarized Mind. Why it’s killing us and what we 
can do about it. Colorado Springs: University Professors Press. 

Schreiber C (2024) Lasst uns offen reden! Warum die Demokratie furcht-
lose Debatten braucht. Hamburg: Hoffman und Campe. 

Snow N (2024) (Hg) The Self, Civic Virtue, and Public Life. Interdiscipli-
nary perspectives. New York: Routledge. 

Talisse RB (2021) Sustaining Democracy. What we owe to the other side. 
Oxford/New York: Oxford University Press. 

Anschrift der Verfasserin:

Univ.-Prof. Dr. Marie-Luisa Frick

marie-luisa.frick@uibk.ac.at 

mailto:marie-luisa.frick@uibk.ac.at


EXISTENZANALYSE   42/2/2025     63

PLENARVORTRAG

Einleitung

Zerrissenheit – dieser Begriff und was wir heute darunter 
verstehen, hat seine Wurzeln im 18. Jahrhundert, als man 
die Widersprüche des Lebens in der Moderne erstmals 
deutlich empfand. Zerrissenheit bezeichnete in der Zeit 
der Empfindsamkeit, vor allem aber im Sturm und Drang, 
den inneren Zwiespalt des Individuums, einen Konflikt 
zwischen Gefühl und Verstand, Trieb und Geist, Wunsch 
und Wirklichkeit. Sie bildete ein zentrales Motiv der 
Dramen dieser Epoche, gipfelnd in dem bis heute sprich-
wörtlichen Ausruf Fausts „Zwei Seelen wohnen ach! in 
meiner Brust“ (Goethe 1986, Vers 1112f; 54). Faust meint 
hier das gleichzeitige Streben nach sinnlichem Lebens-
genuss einerseits und nach geistiger Erkenntnis anderer-
seits, ein klassischer Widerspruch, der schon der traditi-
onellen Definition des Menschen als „animal rationale“ 
innewohnt.

Vor allem die Romantiker thematisierten die Zerrissenheit 
zwischen Geist und Sinnlichkeit, zwischen Denken und 
Imagination oder Traum. „Trostlos steht die Lücke vor 
uns: der Mensch ist zerrissen, die Kunst und das Leben 

sind getrennt“, heißt es bei Friedrich Schlegel (Schlegel 
1979, 36f); die ersehnte Einheit sah man in einer ideali-
sierten Vergangenheit wie dem Mittelalter, oder in einem 
paradiesischen Zustand der Zukunft, in dem das Ge-
trennte sich wieder vereinigen werde. Die Zerrissenheit 
spielt eine zentrale Rolle im Werk E. T. A. Hoffmanns, 
wo sie sich zum typisch romantischen Doppelgängermo-
tiv steigert, die Protagonisten also ihrer eigenen abgrün-
digen Seite in einer abgespaltenen Figur begegnen – ein 
Motiv, das später in Dostojewkis Iwan Karamasow, in 
Oskar Wildes „Dorian Gray“ oder in Stephensons „Dr. 
Jekyll and Mister Hyde“ wieder auftaucht.
 
Zerrissenheit ist das Merkmal sowohl der Person als auch 
der Philosophie von Sören Kierkegaard (1975) – den-
ken wir nur an seine Schrift „Entweder – Oder“, die den 
Konflikt zwischen dem ästhetisch-genießenden und dem 
ethisch sich transzendierenden Menschen zum Thema 
hat. Zerrissenheit zwischen Schwäche und Macht, Todes-
sehnsucht und Lebensbejahung charakterisiert schließ-
lich Person und Werk Friedrich Nietzsches. Über diese 
Philosophen wirkt das Motiv weiter auf die Existenzphi-
losophie des 20. Jahrhunderts, etwa auf Karl Jaspers Be-

POLARITÄT UND ZERRISSENHEIT
Zur Phänomenologie und Psychopathologie der Ambivalenz

Thomas Fuchs1

1	 Der Autor schreibt im generischen Maskulinum. 

Menschliche Triebe, Motive und Strebungen sind häufig polarer 
oder widersprüchlicher Natur – resultierend aus der Instinktar-
mut, Offenheit und Freiheit, die die psychische Organisation 
des Menschen charakterisiert. Die Integration gegensätzlicher 
Strebungen ist in konkreten Situationen die Aufgabe der Ent-
scheidungsfindung, auf grundsätzlicher Ebene die Aufgabe 
einer integrierenden Entwicklung der Persönlichkeit. 
Die erlebte Konfliktspannung kann in kreative Lösungen mün-
den, was meist eine hinreichende Ambiguitätstoleranz voraus-
setzt. Die Integration kann aber auch misslingen, so dass quä-
lende Entscheidungsneurosen oder Persönlichkeitsstörungen 
mit Schwankungen zwischen gegensätzlichen Selbstanteilen 
entstehen. Zerrissenheit bezeichnet die quälende Erfahrung 
der Selbstentzweiung, die aus solchen Konflikten resultieren 
kann. Diese Zusammenhänge werden anhand von litera-
rischen und klinischen Beispielen untersucht.

SCHLÜSSELWÖRTER: Polarität – Zerrissenheit – Ambivalenz – 
Ambiguitätstoleranz – Entscheidung 

POLARITY AND DIREMPTION     
On the phenomenology and psychopathology of ambiva-
lence

Human drives, motives and strivings are often polar or contra-
dictory in nature – resulting from the lack of instinct, openness 
and freedom, which characterizes the mental organization of 
the human being. The integration of opposing aspirations is the 
task of decision-making in concrete situations, and at a funda-
mental level the duty of an integrating development of perso-
nality.
The experienced tension of conflict can lead to creative solu-
tions, which most often requires a sufficient tolerance of ambigu-
ity. Integration may also be unsuccessful, resulting in distressing 
personality disorders with oscillations between contradictory 
aspects of the self. Diremption describes the distressing expe-
rience of self-dismemberment which may result from such con-
flicts. These connections are examined on the basis of literary 
and clinical examples.

KEYWORDS: polarity, diremption, ambivalence, tolerance of 
ambiguity, decision



64     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

griff der Grenzsituationen (Jaspers 1925), in die das In-
dividuum gerät, wenn die Widersprüche des Lebens sich 
nicht länger verbergen oder verdrängen lassen. 

Wir sehen, dass Zerrissenheit eine vielfältige Kulturge-
schichte aufweist. Aber wie kommt es eigentlich zu dem 
Phänomen der Zerrissenheit? Was sind seine anthropo-
logischen Voraussetzungen? Ich werde dieser Frage im 
Folgenden nachgehen und Zerrissenheit als eine Steige-
rung der Ambivalenz betrachten, also einer zweideutigen 
Einstellung, in der sich die grundsätzliche Polarität der 
psychischen Organisation des Menschen manifestiert. 
Ambivalenz, so werden wir sehen, ist angesichts dieser 
Polaritäten und Widersprüche bis zu einem gewissen Grad 
eine angemessene, ja eine reife Einstellung. Sie kann sich 
aber zur Unentschiedenheit und schließlich zur Zerrissen-
heit steigern, wenn die Integration gegensätzlicher Ten-
denzen misslingt. 

1. Die Polarität des Psychischen

Die grundlegende Polarität unseres Lebens ist durch 
unsere Existenz als Organismen bestimmt. Alles Leben 
konstituiert sich nämlich durch die Abgrenzung einer in-
neren Ordnung und Homöostase von den physikalischen 
Prozessen der äußeren Welt, bedarf aber ebenso des Stoff-
austauschs mit der Umwelt. Innen und Außen, Abgren-
zung und Öffnung, Trennung und Austausch sind damit 
die Grundpolaritäten, durch die sich das Leben selbst 
erhält. Wir finden sie dann in den basalen Trieben und 
Affekten wieder: Lust als Förderung, Unlust als Minde-
rung der Homöostase; Hunger, Durst und Begehren als 
Grundimpulse der Öffnung und des Einverleibens, Angst 
oder Ekel als Grundimpulse des Sich-Abgrenzens oder 
Ausstoßens. 

Damit sind wir bereits bei den psychischen Prozessen, in 
denen die Polaritäten des Lebendigen auf der Ebene der 
bewussten Erfahrung und der Beziehungen wiederkeh-
ren. Geläufige Beispiele sind die Gegensätze zwischen 
Introvertiertheit und Extrovertiertheit, also zwischen be-
tonter Abgrenzung und betonter Öffnung; zwischen Pas-
sivität und Aktivität; zwischen Distanzierung und Annä-
herung; zwischen selbstbezogenen und objektbezogenen 
Tendenzen, oder zwischen Autonomie und Abhängigkeit. 
Auch hier geht es letztlich immer um eine Homöostase, 
wenn auch im psychischen Sinn, also um ein seelisches 
Gleichgewicht, in dem auch gegensätzliche Bedürfnisse 
so zu ihrem Recht kommen, dass kein dauerhafter Man-
gel oder Extremzustände auftreten.

Ich habe die Polarität zunächst mit den Grundbedin-
gungen des Lebendigen erklärt, also mit dem Erforder-
nis der Selbsterhaltung und der Abgrenzung von Innen 
und Außen. Die polare Dynamik hatte aber offensichtlich 
auch weitere evolutionäre Vorteile: Sie ermöglicht eine 
raschere Anpassung an Veränderungen, sie lässt Neues 
entstehen, wirkt einer unproduktiven, statischen Rigidität 
entgegen und konnte sich deshalb sowohl in der biolo-
gischen als auch in der sozialen Evolution als durchge-
hendes Prinzip festigen. Dieser Vorteil höherer Flexibili-
tät wird freilich nur wirksam, wenn es zugleich zu einer 
dialektischen Aufhebung der Gegensätze kommt, nämlich 
zu ihrer immer wieder neu erreichten Integration. So be-
steht zum Beispiel die gesunde psychische Entwicklung 
des Kindes in der gelingenden Integration von selbst-
zentrierten bzw. Selbstständigkeit fördernden Tendenzen 
einerseits und sozialen, bindungs- und kooperationsför-
dernden Tendenzen andererseits. Zwischen Autonomie 
und Bindung lässt sich freilich kein Durchschnitt bilden, 
sondern es besteht eher ein dynamisches Wechselspiel, 
das sich in unterschiedlichen Situationen mal mehr in die 
eine, mal mehr in die andere Richtung bewegen wird. 

2. Anthropologie der Ambivalenz

Soweit ein Blick auf einige Grundpolaritäten des Psychi-
schen. Was nun von der Polarität zur Ambivalenz führt, 
ist eine anthropologische Besonderheit, die in der philo-
sophischen Anthropologie (Scheler 1928, Gehlen 1940) 
auch als „Instinktarmut“ des Menschen bezeichnet wur-
de, nämlich seine Entbundenheit von fixierten Trieb- und 
Verhaltensschemata. Triebe, affektive Impulse oder Wün-
sche setzen sich beim Menschen nicht unmittelbar in Ak-
tionen um, sondern sie unterliegen grundsätzlich einem 
Hemmungsvermögen, das vor die Handlung ein Morato-
rium, also einen Aufschub setzt. Damit werden die Trieb- 
impulse für eine Weile suspendiert. 

Dieses Moratorium eröffnet dem Menschen den Raum 
für Überlegung, Abwägung und Bewertung, das heißt für 
Entscheidung. Es ist damit die zentrale Voraussetzung 
für menschliche Freiheit, andererseits aber auch für die 
Möglichkeit der Ambivalenz. In Entscheidungen müssen 
wir zwischen konfligierenden Tendenzen wählen, und das 
heißt bekanntlich, immer auch auf eine der sich bietenden 
Möglichkeiten Verzicht zu leisten. Daraus ergeben sich 
die bekannten Konflikte zwischen Appetenz und Appe-
tenz (Was ist das attraktivere Ziel?), zwischen Aversion 
und Aversion (Was ist das kleinere Übel?) oder zwischen 
Appetenz oder Aversion (Das Ziel erreichen oder das 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     65

PLENARVORTRAG

Übel vermeiden?). Jemand möchte z.B. gerne einen Job 
im Ausland annehmen, befürchtet aber, seine Partner-
schaft aufs Spiel zu setzen.

Wenn sich nun aber in ambivalenten oder gar multiva-
lenten Situationen keine deutliche Präferenz abzeichnet? 
Dann entsteht die bekannte Qual der Wahl. Das Sinnbild 
für diese unangenehme Lage war in der Scholastik der 
Esel des Johannes Buridanus, der sich, zwischen zwei 
gleich weit entfernten Heuhaufen stehend, für keinen von 
ihnen entscheiden kann und am Ende bitterlich verhun-
gern muss. Freilich würde ein wirklicher Esel nicht lang 
überlegen und einfach auf den nächstbesten Haufen los-
gehen. Eher passt das Bild zum Menschen, nämlich wie 
es in Dantes „Göttlicher Komödie“ lautet:

„Zwischen zwei Speisen, die gleich weit entfernt 
und gleich verlockend, wird ein freier Mann 
eher verhungern als nach einer greifen.“ (Dante 1991, 
35)

Denn im Gegensatz zum Esel folgt der freie Mensch nicht 
einfach einem spontanen Impuls, sondern er überlegt und 
braucht einen guten Grund, um sich zu entscheiden. Die 
Qual der Wahl ist also der Preis der Freiheit, die hier kei-
nen recht überzeugenden Eindruck macht, wenn man um 
ihretwillen verhungern muss. Jedenfalls kann die Ambi-
valenz der Entscheidung bereits zu einem Keim von Zer-
rissenheit werden, worauf später noch näher eingegangen 
wird. 

Hinter den Konflikten bei Entscheidungen stehen natür-
lich häufig die grundsätzlichen Polaritäten der Psyche, 
die zuvor bereits angeführt wurden. So manifestiert sich 
im Beispiel des Konflikts zwischen dem attraktiven Job- 
angebot und der Gefährdung der Partnerschaft der Ge-
gensatz von selbstzentrierten und bindungsorientierten 
Tendenzen. Solche Konflikte sind meist nicht auf eine 
oder wenige Entscheidungen beschränkt, sondern ziehen 
sich als Grundkonflikte durch die Lebensgeschichte. Soll 
es nicht zu einer dauerhaften Ambivalenz oder gar Zerris-
senheit kommen, dann erfordern sie in besonderem Maß 
die Fähigkeit zu einem integrierenden Ausgleich. 

Der Gedanke, dass diese Fähigkeit die gereifte Person 
ausmacht, begegnet uns in der Geschichte der Philoso-
phie und Psychologie immer wieder. Als ein Beispiel nen-
ne ich die Mesótes-Lehre des Aristoteles: Mesótes oder 
die maßvolle Mitte bezeichnet die Stellung einer Tugend 
zwischen zwei entgegengesetzten Extremen, dem „Über-
maß“ und dem „Mangel“. Ein Beispiel ist die Tugend der 

Tapferkeit, die in der Mitte zwischen Tollkühnheit auf 
der einen und Feigheit auf der anderen Seite steht; ein 
anderes Beispiel ist das Selbstbewusstsein, das den Aus-
gleich zwischen Selbstüberschätzung und Grandiosität 
einerseits und Selbstzweifel und Minderwertigkeitsge-
fühl andererseits bildet. Wer wirklich selbstbewusst ist, 
wird nicht zwischen Grandiosität und Depressivität hin 
und her schwanken, wie wir das bei narzisstischen Per-
sönlichkeiten vielfach sehen. 

Wir können bereits erkennen, dass Ambivalenz gegen-
über den psychischen Polaritäten und den Widersprüchen 
des Lebens eine zunächst durchaus angemessene Einstel-
lung bildet. Sie kann den Gegensätzen gerecht werden, 
indem sie die emotionalen Reaktionen in der Schwebe 
lässt, das Urteil noch zurückhält, auch widersprüchlichen 
Gefühlen Raum gibt, wo sie angebracht sind. Die Men-
schen und Dinge sind nicht nur gut oder schlecht, weiß 
oder schwarz – dem entsprechen auch unsere Gefühle. 
Gegensätzliche Gefühle zu einem Ausgleich zu bringen 
und zu integrieren, ohne sie unterdrücken zu müssen, ist 
insofern das Merkmal einer gereiften Persönlichkeit.

In diesem Sinn bezeichnet der Begriff der Ambiguitätsto-
leranz die Fähigkeit eines Menschen, die Koexistenz 
von positiven und negativen Eigenschaften in ein und 
demselben Objekt zu erkennen, aber auch in sich selbst 
gegensätzliche Gefühle zu einem Objekt zuzulassen. 
Darin liegen durchaus kreative Möglichkeiten. Das ge-
dankliche und emotionale Oszillieren zwischen Alterna-
tiven kann befreiend wirken, neue Problemlösungen und 
Handlungsmöglichkeiten eröffnen. An die Stelle eines oft 
unfruchtbaren „Entweder-Oder“ kann ein integrierendes 
„Sowohl-als-auch“ oder eine dialektische Synthese auf 
höherer Stufe treten. Das Schwarz-Weiß-Denken hinge-
gen, wie wir es häufig in extremistischen Ideologien fin-
den, ist ein Zeichen von Ambiguitätsintoleranz, gekenn-
zeichnet durch Vereinfachung, Stereotype und Vorurteile. 
Nicht umsonst enthält der Begriff der Ambiguitätstole-
ranz als zweites Wort „Toleranz“. 

3. Von der Ambivalenz zur Zerrissenheit

Diese öffnende, mitunter befreiende Rolle der Ambi-
valenz verkehrt sich jedoch in ihr Gegenteil, wenn die 
Ambivalenz zum inneren Konflikt wird, der die Person 
in Beschlag nimmt, ihre Entschlusskraft lähmt und ihre 
Weiterentwicklung hemmt. Dies geschieht aufgrund 
vielfältiger neurotischer Fixierungen, zu denen etwa der 
Perfektionismus gehören kann, der es nicht zulässt, sich 



66     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

für eine nur suboptimale Option zu entscheiden; die Un-
fähigkeit, einen Verzicht zu leisten, wie er mit jeder Ent-
scheidung verbunden ist; die Angst davor, eine Fehlent-
scheidung zu treffen und sie später bereuen zu müssen; 
oder auch die unbewusst gefürchteten Folgekosten einer 
Wahl. Der resultierende Konflikt äußert sich dann in Zau-
dern, Schwanken, Aufschieben, in unablässiger Selbstbe-
obachtung, Zweifel- und Grübelsucht und nimmt, je län-
ger er anhält, die Züge quälender Selbstentzweiung und 
Zerrissenheit an. Charakteristisch ist die dabei empfun-
dene Ohnmacht, das Unvermögen, das Heft wieder in die 
Hand zu bekommen und der vergebliche Versuch, durch 
unablässige Reflexion einen Ausweg aus der Sackgasse 
zu finden. Die Blockade auf der emotional-volitiven Ebe-
ne lässt sich rational nicht auflösen. 

In der Weltliteratur ist Hamlet sicher der bekannteste Pro-
tagonist des lähmenden Zweifels, mit dem das reflektie-
rende Bewusstsein die Entschlusskraft infizieren kann: 

„So macht Gewissen Feige aus uns allen; 
Der angeborenen Farbe der Entschließung 
Wird des Gedankens Blässe angekränkelt;
Und Unternehmungen voll Mark und Nachdruck
Durch diese Rücksicht aus der Bahn gelenkt,
Verlieren so der Handlung Namen.“ (Shakespeare 
1976, 69)

Gewissen meint hier nicht in erster Linie ein Schuldbe-
wusstsein, sondern conscientia im weiteren Sinne von 
Selbstbewusstsein, Selbstreflexion – und Hyperrefle-
xivität ist eben eine Erscheinungsform der Handlungs-
lähmung. „Der Handelnde ist immer gewissenlos“, sagt 
Goethe in diesem Sinn. Hamlet weiß jedenfalls, wovon er 
spricht, benötigt er doch fünf Akte, um sich endlich zur 
Rache an seinem Vater zu entschließen. 

Eine verwandte Form der neurotischen Ambivalenz stellt 
die Akrasie dar (griechisch akrasía = Willensschwäche“), 
nämlich das Phänomen, dass eine Person einem Weg A 
folgt, obwohl sie einen alternativen Weg B eigentlich für 
besser hält. Es handelt sich um ein bereits der antiken 
Moralphilosophie bekanntes Problem, das Augustinus in 
seinen Bekenntnissen ausführlich schildert, geht es doch 
dabei um den im Christentum besonders virulenten Kon-
flikt zwischen Trieb und Moral. Anhand der sexuellen Be-
gierde beschreibt Augustinus seine innere Zerrissenheit:

„So stritten in mir zwei Willen miteinander, ein alter 
und ein neuer, der eine fleischlich, der andere geistig, 
und ihr Hader zerriss meine Seele. […] Also nicht un-

fasslich ist es, teils zu wollen, teils nicht zu wollen, 
sondern eine Krankheit des inneren Menschen, weil 
er nicht ganz sich aufrichtet.“ (Augustinus 1955, 191f)

Hier haben wir es also mit einem typischen Willens- und 
Strebenskonflikt zu tun, dem wir natürlich auch bei heu-
tigen Patienten vielfach begegnen, und in dem es thera-
peutisch meist um die tieferreichende Klärung der per-
sönlichen Motive und Lebensentwürfe geht. Akrasie oder 
Willensschwäche ist allerdings auch selbst eine erwor-
bene Eigenschaft, gewissermaßen eine schlechte Ange-
wohnheit, verursacht durch wiederkehrende unwirksame 
Entscheidungen oder Vorsätze, die dann einer eigenen 
willensübenden und -stärkenden Therapie bedarf. 

Nun kommen wir zu gravierenderen und anhaltenden 
Formen der Zerrissenheit, die sich vor allem bei Persön-
lichkeitsstörungen finden. Patienten mit einer Borderline-
Störung fallen von einem Gefühlsextrem ins andere; ihre 
Schwarz-Weiß-Sicht oder Spaltung ist nicht ideologisch 
bedingt, sondern durch die Unfähigkeit zu gemischten 
Gefühlen und Bewertungen, also eine extreme Ambigui-
tätsintoleranz. Der oder die Andere ist entweder vollstän-
dig gut oder vollständig schlecht, ideal oder entwertet, 
und im zeitlichen Verlauf resultiert dies in einem stän-
digen Wechsel zwischen diesen Widersprüchen. 

Dasselbe Alles-oder-Nichts-Schema gilt für die Selbst-
wahrnehmung. Abhängig vom jeweiligen Gefühlszustand 
erscheint das Selbst entweder als grandios oder elend, 
mächtig oder machtlos, ein Opfer oder ein Täter. Die 
Spaltung beruht letztlich auf einem Mangel an Gefühls-
regulation und Selbstwahrnehmung auf höherer Ebene. 
Die Patienten gewinnen keine reflexive Position jenseits 
ihres gegenwärtigen Zustandes, von der aus sie verschie-
dene und widersprüchliche Aspekte ihrer selbst integrie-
ren könnten. Das Ergebnis besteht in einer Fragmentie-
rung der Identität im Zeitverlauf: einem schwankenden 
Bild des eigenen Selbst, mit oft scharfen Brüchen, rasch 
wechselnden Rollen und Beziehungen, und dabei einem 
untergründigen Gefühl innerer Leere.

Auch bei narzisstischen Persönlichkeitsstörungen finden 
wir unter der Oberfläche der Grandiosität oft eine aus-
geprägte Zerrissenheit. Das Idealbild des eigenen Selbst 
bedarf der ständigen Spiegelung und Bestätigung durch 
Erfolge und Bewunderung. Narzissten können kleinste 
Abweichungen von diesem Ideal, erst recht verweigerte 
Anerkennung oder Niederlagen als niederschmetternde 
Kränkung erleben, auf die sie mit massiver Wut oder 
Scham reagieren. Sie akzeptieren sich nur, solange sie 

http://de.wikipedia.org/wiki/Altgriechische_Sprache


EXISTENZANALYSE   42/2/2025     67

PLENARVORTRAG

perfekt erscheinen, und lehnen sich radikal ab, wenn ihr 
Idealbild Schaden nimmt. Ein ambivalentes Selbstbild ist 
nicht zugelassen: es gibt nur „entweder – oder“, „alles 
oder nichts“. Narzissten fehlen daher die Bewältigungs-
mechanismen, um mit Ambivalenzen und Rückschlägen 
umzugehen und sie in das eigene Selbstbild zu integrie-
ren. Stürzen sie in eine Krise – weil sie beispielsweise 
ihren Job verlieren oder der Partner sie verlässt –, neigen 
sie zu Suchtverhalten, Depressionen und sind dann auch 
überdurchschnittlich suizidgefährdet.

4. Vom Zweifel zur Verzweiflung

Wohl ihre dramatischste Gestalt erreicht die Zerrissenheit 
in der Verzweiflung. Schon etymologisch gesehen führt 
hier der Zweifel, also der innere Zwiespalt in einen Zu-
stand, der schließlich allen Zweifel in fatale Gewissheit 
aufhebt, eben die Ver-zweiflung. Sie ist gewissermaßen 
die Klimax, auf die alle Ambivalenz und Zerrissenheit 
zusteuert, wenn sich ihre Intensität immer weiter steigert, 
die innere Qual nicht mehr zu ertragen ist oder eine äuße-
re Grenze unausweichlich auf die Person zukommt. 

Zunächst sieht sich der Verzweifelnde in einer Sackgasse 
seines Lebens, in einer Situation, in der die Alternativen 
schwinden und die finale Ausweglosigkeit sich bereits 
erahnen lässt. Dabei kann es sich um eine unmittelbare 
Todesbedrohung handeln; oder es geht um eine für den 
eigenen Lebensentwurf wesentliche Orientierung, eine 
Hoffnung oder ein Streben, dessen sich abzeichnendes 
Scheitern unerträglich erscheint, weil sich zentrale eigene 
Ziele nicht mehr realisieren lassen.

Nun entwickelt sich eine Einengung, die mit zuneh-
mender Beklemmung, Angst oder gar Panik erlebt wird, 
man könnte auch sagen, eine existenzielle Klaustropho-
bie: Der Verzweifelnde sieht sich in eine Lage einge-
schlossen, deren Konsequenzen unaufhaltsam auf ihn 
vorrücken, so wie ein Schiff im Packeis eingeschlossen 
ist und von ihm zerquetscht zu werden droht. Nun ent-
steht die eigentliche Zerrissenheit, nämlich ein Schwan-
ken zwischen Hoffnung und Angst, Widerstand und 
Sich-Ergeben, Kampf und Resignation. Verzweiflung ist 
in diesem Stadium eine innere Aufwallung, ein krampf-
haftes Sich-Aufbäumen, das sich häufig in ziel- und ruhe-
loser Aktivität manifestiert.

Reißt der Zwiespalt weiter auf und nimmt die Ausweglo-
sigkeit zu, dann verschärft sich das Schwanken zwischen 
den Extremen von Hoffnung und Angst; es geht nun 

buchstäblich um alles oder nichts. Immer mehr wird dem 
Verzweifelnden bewusst, dass die erhofften Auswege nur 
Wunschvorstellungen und Trugbilder sind. Er wird in 
seinen rastlosen Gedanken weiterhin alle Möglichkeiten 
durchspielen – doch vergeblich. Nirgendwo zeigt sich 
ein Lichtstreif, der neue Zuversicht aufkommen lassen 
könnte. Und so tritt dem Verzweifelnden immer deut-
licher vor Augen, dass er keine Wahl mehr hat, dass ihm 
jegliche Freiheit zum rettenden Handeln genommen ist. 
Damit tritt die eigentliche Verzweiflung ein.

Verzweifeln kann man erst dann, wenn der letzte Zweifel 
ausgeräumt, das letzte Fünkchen Hoffnung erloschen ist 
und sich die Gewissheit des Unabänderlichen eingestellt 
hat. Charakteristisch für den Übergang vom agitierten 
Zweifel in die realisierte Verzweiflung ist oft ein schlag-
artiges Absinken der inneren Ambivalenzspannung, ver-
bunden mit einem Gefühl der katastrophalen Eindeutig-
keit, der Resignation und Fatalität: Es ist aus, es bleibt 
nichts mehr zu hoffen.

In Vladimir Nabokovs Roman »Verzweiflung« (1990) ge-
langt der Protagonist nach und nach zu der Einsicht, dass 
er mit seinem vermeintlich perfekten Mord keine Chance 
mehr hat und es kein Entrinnen gibt. Damit schlägt der 
wachsende Zweifel an seiner Tat in blanke Verzweiflung 
um; ohne jegliche Hoffnung hockt er in seinem Zimmer 
und wartet dumpf auf seine Festnahme. In der realisierten 
Verzweiflung ist das erwünschte Ziel nicht mehr erreich-
bar, oder der Untergang kommt unaufhaltsam. Anstelle 
der dramatischen Zerrissenheit des vorangehenden Stadi-
ums kann nun eine innere Leere, eine stumpfe Ergeben-
heit, ja Apathie treten.

5. Figuren der Zerrissenheit bei Franz Kafka

Damit sind wir den Phänomenen der Ambivalenz und 
der Zerrissenheit von ihrem Ursprung in der Polarität 
der Psyche bis hin zu ihrer Klimax in der Verzweiflung 
gefolgt. Abschließend will ich noch einmal die litera-
rische Gestaltung der Zerrissenheit betrachten, mit der 
ich begonnen hatte. Ambivalenz ist eine der wichtigsten 
Triebfedern der Literatur; Dichter, Autorinnen schaffen 
aus den sie bewegenden Komplexen heraus, und diese 
sind ihrer Natur nach wohl immer ambivalent, da einmal 
abgeschlossene Ideen und zur Ruhe gekommene Motive 
nicht mehr das gleiche kreative Potenzial haben. Nicht 
selten ist die literarische Gestaltung auch ein Weg, die 
eigenen Zerrissenheiten zu bewältigen – so wie Goethe 
im Werther eine Lebenskrise gestaltete, die ihn sonst, wie 



68     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

er bekannte, wohl selbst in den Suizid geführt hätte. Kon-
flikte werden im Werk zum Ausdruck gebracht und nach 
Möglichkeit verarbeitet. Freud schreibt dazu einmal sehr 
treffend: 

„Der psychologische Roman verdankt im ganzen 
wohl seine Besonderheit der Neigung des modernen 
Dichters, sein Ich durch Selbstbeobachtung in Partial-
Ichs zu zerspalten und demzufolge die Konfliktströ-
mungen seines Seelenlebens in mehreren Helden zu 
personifizieren.“ (Freud 1948, 474)

Als Beispiel hatte ich die Figur des Doppelgängers in der 
romantischen und späteren Literatur erwähnt, aber solche 
Konflikte können natürlich auch durch verschiedene Fi-
guren eines Romans repräsentiert werden; man denke an 
Hermann Hesses Erzählung „Narziss und Goldmund“, 
in der sich der Konflikt zwischen sinnlich-künstlerischer 
Kreativität und geistiger Erkenntnis auf zwei Freunde 
verteilt. Die Zerrissenheit kann aber auch die Protago-
nisten als Individuen charakterisieren; als Beispiel wähle 
ich das Werk von Franz Kafka. In Werken wie der „Ver-
wandlung“, dem „Prozess“ oder dem „Schloss“ begegnen 
uns Protagonisten, deren Leben von einem unlösbaren in-
neren Konflikt bestimmt wird. 

Es ist offensichtlich, dass diese Zerrissenheit nicht zu-
letzt Kafkas eigene Persönlichkeit widerspiegelt. Kafka 
war ein Mensch, der tief innerlich gespalten war – zwi-
schen familiären Erwartungen und persönlicher Freiheit, 
zwischen jüdischer Identität und moderner Entfremdung, 
zwischen künstlerischem Ideal und bürgerlichem Pflicht-
bewusstsein. Ein zentrales Moment dieser Zerrissenheit 
lag in Kafkas Verhältnis zu seinem Vater. In seinem be-
rühmten Brief an ihn (1919) erscheint er als übermächtige 
Instanz, die jede Eigenständigkeit im Keim erstickt. Der 
ständige Wunsch, sich zu befreien und gleichzeitig doch 
die Anerkennung des Vaters zu gewinnen, bildete eine 
Dynamik, die sich in den Machtstrukturen von Kafkas 
Werken widerspiegelt. Auch Kafkas Verhältnis zu seiner 
Arbeit als Versicherungsjurist trug zur inneren Spaltung 
bei. Einerseits war er ein pflichtbewusster Angestellter, 
andererseits empfand er diesen Brotberuf als existenzielle 
Bedrohung seines wahren Selbst und fühlte sich zwischen 
zwei unvereinbaren Welten gefangen.

Auch in seinen zwischenmenschlichen Beziehungen er-
lebte Kafka ein ständiges Hin- und Hergerissensein, be-
sonders in seiner ambivalenten Beziehung zu Felice Bau-
er. Obwohl er sich mehrmals verlobte, konnte er sich nie 
wirklich auf ein gemeinsames Leben einlassen, letztlich 

aus Angst, durch eine Bindung sein eigentliches Leben, 
das Schreiben zu verlieren – der typische Konflikt zwi-
schen Autonomie und Bezogenheit, den ich im ersten Teil 
erwähnt habe. In seinen Aphorismen formuliert Kafka 
dieses Lebensgefühl in verdichteter Form: „Ein Käfig 
ging einen Vogel suchen“ (Kafka 1994, 12) – ein Bild 
für den Widerspruch von Freiheit und Struktur, das sein 
Denken und Fühlen durchdringt. 

Diese verschiedenen Dimensionen der Zerrissenheit – 
familiär, beruflich, emotional und spirituell – verdich-
ten sich zu einem Lebensgefühl permanenten Zweifelns 
und Suchens, das sich in Kafkas Werk widerspiegelt. 
Ein zentrales Beispiel für eine zerrissene Figur ist Gre-
gor Samsa in der Verwandlung (1915). Schon vor seiner 
Metamorphose zu einem Insekt war Gregor ein entfrem-
deter Mensch: gefangen in einem ungeliebten Beruf, 
überfordert von familiärer Verantwortung und unfähig, 
sich selbst als Individuum zu behaupten. „Wenn ich 
mich nicht wegen meiner Eltern zurückhielte, ich hät-
te längst gekündigt.“ (Kafka 2025, 9) Die Verwandlung 
macht diese existenzielle Situation nur sichtbar. Gre-
gors Konflikt besteht darin, dass er sich einerseits nach 
menschlicher Nähe und Anerkennung sehnt, andererseits 
aber zunehmend akzeptieren muss, dass er in den Au-
gen seiner Familie nur noch eine Last ist. Die eigentliche 
Tragik liegt nicht in seiner körperlichen Verwandlung, 
sondern in seiner schleichenden Entmenschlichung und 
Isolation. 

Ähnlich zwiegespalten erscheint Josef K., der Protago-
nist im „Prozess“ (Kafka 2024a). Er will sich gegenüber 
der Willkür der anonymen Gerichtsbarkeit behaupten, 
will Klarheit und Ordnung, doch seine Haltung schwankt 
zwischen Rebellion und Resignation. Er ist sich seiner 
eigenen Ohnmacht bewusst, versucht aber dennoch, 
Kontrolle über das Unkontrollierbare zu gewinnen. Die 
Spannung zwischen Autonomiestreben und Machtlosig-
keit führt zu einer tiefgreifenden inneren Zerrissenheit. 
Josef K. wird zum Symbol des Menschen, der sich gegen 
abstrakte, übermächtige Strukturen stellt – und dabei an 
sich selbst scheitert.

In der Erzählung „Ein Hungerkünstler“ schließlich zeigt 
Kafka die Zerrissenheit eines Künstlers zwischen Selbst-
verwirklichung und gesellschaftlicher Anerkennung. Der 
Hungerkünstler lebt einzig für seine Kunst – das Fasten 
–, doch er bleibt unverstanden. Die Gesellschaft bewun-
dert ihn oberflächlich, verliert aber schnell das Interesse, 
sobald sich neue Sensationen bieten. Der Künstler wie-
derum fühlt sich verkannt, leidet an der Gleichgültigkeit 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     69

PLENARVORTRAG

seines Publikums und zugleich an seinem unstillbaren in-
neren Drang zur Askese. „Weil ich nicht die Speise finden 
konnte, die mir schmeckt“ (Kafka 2024b, 367), sagt er 
am Ende als Begründung für sein extremes Fasten und 
enthüllt damit seine existenzielle Zerrissenheit, zwischen 
Kunst und Leben, zwischen Geist und Körper – und die-
se finden wir auch bei Hungerkünstlerinnen, nämlich den 
Anorektikerinnen. 

Franz Kafkas Figuren der Zerrissenheit sind nicht bloß 
literarische Konstruktionen, sondern sie spiegeln grund-
legende existenzielle Konflikte: die innere Spaltung 
zwischen Selbstbild und Fremdbild, zwischen Freiheit 
und Abhängigkeit, zwischen Sinnsuche und Sinnleere. 
In einer Welt, die keine tradierten Wertorientierungen 
mehr bietet, und in der äußere Strukturen anonym und 
übermächtig erscheinen, werden seine Protagonisten zu 
existenziell Suchenden, Zerrissenen, ja Verzweifelten. 
Sie stellen Fragen, auf die es keine Antworten gibt, und 
kämpfen gegen Kräfte, die sie nicht begreifen. Sie gera-
ten, mit dem Begriff von Karl Jaspers, in Grenzsituati-
onen, nämlich Situationen des Scheiterns, in denen alle 
schützenden Gehäuse zerbrechen und die Widersprüche 
der Existenz offen zutage treten. Darin liegt die Wirkung 
und bleibende Aktualität von Kafkas Werk. Seine Figuren 
sind keine Helden des Handelns – sondern des Scheiterns. 
Und in diesem Scheitern in Grenzsituationen zeigt sich 
die Tragik, aber auch die Tiefe der menschlichen Existenz 
in einer eigentümlichen Offenbarung:
 

„Es ist nicht notwendig, dass du aus dem Haus gehst. 
Bleibe bei deinem Tisch und horche. Horche nicht 
einmal, warte nur. Sei ganz still und allein. Dann wird 
die Welt sich dir offenbaren, sie kann nicht anders.“ 
(Kafka 1994, 37)

Resümee

Der Aufsatz ging davon aus, dass unser seelisches Erle-
ben und unsere seelischen Strukturen durch grundsätz-
liche Polaritäten gekennzeichnet sind – Gegensätze, die 
mit dem Leben unausweichlich gegeben sind, und deren 
Ausgleich zu seinen grundlegenden Aufgaben gehört. 
Eine gut integrierte Person weiß um ihre Gegensätze und 
auch Widersprüche. Sie verfügt über eine hinreichende 
Ambiguitätstoleranz und ist in der Lage, gegensätzliche 
Strebungen nicht zu unterdrücken, sondern in einem 
Wechselspiel zu halten, das einem stabilen, weil flexiblen 
inneren Gleichgewicht entspricht. 

Wo dieser Ausgleich nicht gelingt, geht die offene, fle-
xible Ambivalenz in innere Konflikte über, in denen sich 
die gegensätzlichen Strebungen oder Wünsche gegensei-
tig patt setzen, die Entschlusskraft lähmen und die Wei-
terentwicklung der Person hemmen. Der Konflikt äußert 
sich dann in Zaudern, Schwanken, Aufschieben, Zwei-
fel- und Grübelsucht bis hin zur quälenden Zerrissenheit. 
Charakteristisch sind die empfundene Ohnmacht und der 
vergebliche Versuch, durch unablässige Reflexion einen 
Ausweg aus der Sackgasse zu finden. Die Blockade lässt 
sich mit rationaler Überlegung oder purer Willensan-
strengung nicht auflösen. Es gilt vielmehr den tieferen 
inneren Motiven, Tendenzen, Bedürfnissen und Ängsten 
Rechnung zu tragen und sie in einen Dialog zu bringen, in 
einem Prozess der Selbsterhellung und Selbstklärung, der 
bei wichtigen Entscheidungen durchaus längere Zeit, bei 
grundsätzlichen existenziellen Konflikten auch Monate 
oder sogar Jahre in Anspruch nehmen kann. 

Die Zerrissenheit kann, so wurde erkennbar, in psy-
chische Grenzsituationen bis hin zur Verzweiflung führen, 
andererseits auch Möglichkeiten der künstlerischen und 
literarischen Gestaltung geben; ja der Begriff der Zer-
rissenheit entstammt in erster Linie diesen literarischen 
Ausdrucksformen, in denen die genannten Autoren im-
mer auch nach der Bewältigung eigener Konflikte gesucht 
haben. Wenn wir uns Kafka auch nicht wie Camusʼ Sisy-
phus als einen glücklichen Menschen vorstellen können, 
so wäre sein Werk doch nicht denkbar ohne die Zwiespäl-
te und Abgründe seiner Person, die er in seinen Figuren 
zum Ausdruck brachte. Sie waren für ihn wohl das Wert-
vollste in seinem Leben. 

Literatur 

Augustinus A (1955) Bekenntnisse. München: Kösel-Verlag, 3. Auflage
Dante Alighieri (1991) Die göttliche Komödie. Stuttgart: Klett
Freud S (1948) Dostojewski und die Vatertötung. In: Gesammelte Werke, 

Band XIV. Frankfurt am Main: S. Fischer Verlag, 471–482
Gehlen A 1940) Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. 

Berlin: Junker und Dünnhaupt Verlag
Goethe J W v (1986) Faust. Der Tragödie erster Teil. In: Trunz E (Hg) Goe-

thes Werke, Bd. 3: Faust. Eine Tragödie. München: C. H. Beck
Jaspers K (1925) Psychologie der Weltanschauungen. Berlin: Springer Ver-

lag, 3. Auflage
Kafka F (1994) Aphorismen. Malcolm Pasley (Hg). Frankfurt am Main: 

S. Fischer 
Kafka F (2024a) Der Prozess. Göttingen: Wallstein Verlag
Kafka F (2024b) Ein Hungerkünstler. In: Stach E (Hg) Erzählungen. Frank-

furt am Main: S. Fischer Verlag
Kafka F (2025) Die Verwandlung. In: Stach R. (Hg) Erzählungen und ande-

re Prosa. Göttingen: Wallstein Verlag
Kierkegaard S (1975) Entweder – Oder. Teil I und II. München: Deutscher 

Taschenbuch Verlag
Nabokov V (1990) Verzweiflung. Frankfurt am Main: Rowohlt
Scheler M (1928) Die Stellung des Menschen im Kosmos. Berlin: Otto 

Reichl.



70     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Schlegel F (1979) Über die Grenzen des Schönen. In: Kritische Friedrich-
Schlegel-Ausgabe, Abt. I: Sämtliche zu Lebzeiten gedruckten 
Schriften, Band I. Paderborn / München / Wien / Zürich 1979

Shakespeare W (1976). Hamlet. Prinz von Dänemark. In: Shakespeares 
sämtliche Werke. Band 8. Stuttgart: Reclam

Anschrift des Verfassers:

Prof. Dr. Dr. Thomas Fuchs

thomas.fuchs@urz.uni-heidelberg.de



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     71

PLENARVORTRAG

Introduction

There is a reason that many of the most “twisted” and de-
structive people on this planet are not seen as “mental pa-
tients”. They tend to be ordinary or even celebrated indi-
viduals – and their brains are considered to be as “normal” 
as the rest of us. Does this not tell us something glaring 
about the inadequacy of our current psychiatric diagnostic 
system, as well as the culture out of which it arises (see 
Fromm 1955)? We have no language for the malady that 
both supersedes and in many cases fuels the diagnostic ca-
tegories we conventionally term psychiatric illnesses, and 
our reduction of these categories to brain abnormalities 
almost entirely blinds us to their deeper cause. This cause 
is overridingly environmental and the product not of sick-
ness but of unaddressed, unacknowledged fear – which 

leads individuals – as well as societies – to become rigid, 
narrow, and destructive (Schneider 2013).

Time for a Broader Perspective 

In light of humanity’s persistent destructiveness (Pili-
suk & Rountree 2015) and in the spirit of Laing (1967), 
Foucault (1961/1988), and Szasz (1961/1974) it is time 
to revisit what we mean by “mental illness” and “mental 
disorder”. Although these terms are popularly understood 
as various forms of psychological suffering, increasin-
gly, they are being defined in terms of biologically based 
brain correlates (Insel 2013). From the standpoint of the 
disease model of psychiatry for example, mental illness 
implies the presence of detectable tissue pathology and 
mental disorder implies a discrete deviation from normal 

THE CHIEF PERIL IS NOT A DSM DIAGNOSIS  
BUT THE POLARIZED MIND1

Kirk J. Schneider

1	 This article is based on the article published in the Journal of Humanistic Psychology, all rights reserved, Sage Publishing Co., July 2018. For the original 
published version of this article, visit https://doi.org/10.1177/0022167818789274

This article calls on organized psychiatry and psychology to 
wake up and address a major underappreciated discrepan-
cy. This is the discrepancy between diagnostic nomenclature 
for therapy clients, and the nonpathologizing or even glori-
fying nomenclature for many throughout history, who are ab-
usive, degrading, and massively destructive. While the former, 
typically clinical population, may be referred to as the “dia-
gnosed” and the latter, typically nonclinical population, as the 
“undiagnosed,” I show how the compartmentalization of our 
current psychiatric diagnostic system prevents us from seeing 
the larger problems with mental health in our country and be-
yond, and that these problems require an alternative frame-
work. Such a framework would address both that which we 
conventionally term “mental disorder” as well as the disorder 
of cultures, which so often forms the basis for that which we 
term mental disorders. I propose that the phenomenologically 
based framework that I call “the polarized mind” is one such 
alternative that might help us more equitably treat suffering, 
whether individual or collective. 

KEYWORDS: DSM, diagnosis, polarized mind, polarization, 
experiential democracy dialogue, psychiatry, psychology

DIE OBERSTE GEFAHR IST NICHT EINE DSM DIAGNOSE SONDERN 
DER POLARISIERTE GEIST

Dieser Artikel fordert psychiatrische und psychologische Organi-
sationen dazu auf, wach zu werden und eine wesentliche und 
unterschätzte Diskrepanz anzusprechen. Es handelt sich um die 
Diskrepanz zwischen der diagnostischen Nomenklatur für Kli-
enten in Therapie und jene nicht pathologisierende oder sogar 
glorifizierende Nomenklatur für die Vielen im Laufe der Geschich-
te welche missbrauchend, herabsetzend und enorm destruktiv 
sind. Während die erstere, typisch klinische Population als die „di-
agnostizierten“, und die letztere, typisch nicht klinische Popula-
tion als die „nicht diagnostizierten“ bezeichnet werden können, 
zeige ich auf, wie uns die derzeitigen Unterteilungen unseres 
psychiatrischen Diagnosesystems daran hindern die umfangrei-
cheren Probleme mit der psychischen Gesundheit in unserem 
Land und darüber hinaus zu erkennen, und dass diese Probleme 
eine alternatives Rahmenwerk benötigen. Ein solcher Rahmen 
würde sowohl das was wir herkömmlicherweise mit „psychische 
Störung“ als auch die Störung der Kulturen bezeichnen, welche 
so häufig das Fundament bildet für das was wir als psychische 
Störungen bezeichnen, ansprechen. Ich schlage vor, dass das 
phänomenologisch begründete Rahmenwerk, welches ich als 
„der polarisierte Geist“ bezeichne, eine solche Alternative wäre, 
und dass diese uns helfen könnte dem individuellen oder auch 
kollektiv Leiden angemessener zu begegnen.

SCHLÜSSELWÖRTER: DSM, Diagnose, polarisierter Geist, Polari-
sierung, erfahrungsorientierter Demokratie Dialog, Psychiatrie, 
Psychologie



72     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

functioning as defined by the Diagnostic and Statistical 
Manual of the American Psychiatric Association (DSM 
[APA 2013]); yet neither concept holds up well.

Mental illness, for example, is rarely corroborated by the 
clear presence of tissue pathology, and when it is, it ten-
ds to be dispositional rather than determinative (Read & 
Bentall 2012). The second category, mental disorder, is 
typically confined to those who are 1) socially isolated; 2) 
professionally referred; or 3) socially powerless. The pro-
blem, however, is that the category is much broader than 
is generally conceived. There are legions of people who 
fit many aspects of what is conventionally termed mental-
ly disordered (as well as mentally ill), and they are rarely 
considered as such either by authorities or by the authority-
adhering public. Consider, for example, the relevance of 
the following set of traits, drawn from the DSM, to many 
of the world’s most notorious political leaders, business 
and religious leaders and everyday bullies, bigots, and na-
tionalists. (Let’s not forget that 76 short years ago eight out 
of the fifteen leaders assembled at the ill-famed Wansee 
conference in Nazi Germany, which instigated the “Final 
Solution,” were doctors!) Consider how problematic it is 
to restrict diagnoses to a relatively small and powerless 
constituency of mental patients (the so-called mentally 
disordered) while forgetting that the most egregious pos-
sessors of such qualities often reside casually next door, 
or worse, in the most lavish chambers of national capitols. 

The traits to which I refer are first, the diagnostic criteria 
for antisocial personality disorder, as adapted from the 
DSM. These traits include: 
 
1.	 A callous unconcern for the feelings of others,
2.	 The incapacity to maintain consistent, responsible re-

lationships,
3.	 The reckless disregard for the safety of others,
4.	 Deceitfulness: the repeated lying to and conning of 

others for profit,
5.	 The incapacity to experience remorse and 
6.	 The failure to conform to social norms with respect to 

lawful behaviors.

I would also add the diagnostic criteria for narcissistic 
personality disorder, which include: 
1.	 A grandiose sense of self importance,
2.	 A preoccupation with fantasies of unlimited success 

or power,
3.	 A sense of entitlement, a lack of empathy, and an un-

willingness to recognize the needs of others and finally, 
4.	 Arrogance.

Now it is abundantly clear—or should be with even a 
cursory knowledge of history, as well as our own times—
that these above “disorders” are major disturbances of 
humanity and not merely the pathologies of marginalized 
groups. They are also major disturbances of personal and 
cultural conditioning and not merely the byproducts of 
defective brains or genes (Fromm 1955; Laing 1967; Pi-
lisuk & Rountree 2015). Correspondingly, we now have 
increasing evidence, even from psychiatry, that the bases 
for many if not most of the so-called mental illnesses are 
largely informed by physical and emotional abuse, neg-
lect, and devaluation (see Read & Bentall 2012).

It is in this context that I advocate for a radical overhaul 
in our conception of mental disorder. I advocate for a ter-
minology that can capture the breadth of the problem we 
conventionally attribute to those marginalized and disen-
franchised groups labeled mentally disordered. Accor-
dingly, I propose that what I have coined the polarized 
mind, may be one such terminology that can help us to 
apprehend both individual and collective disturbances 
and their antidotes (Schneider 2013). The polarized mind 
is the fixation on one point of view to the utter exclusion 
of competing points of view, and in my opinion is the psy-
chosocial “plague” of humanity. Over and over again, ge-
neration after generation, the major cultures of the world 
seem to produce the polarized mind and, until disaster 
strikes, it is almost always hidden in plain sight. What I 
mean by this is that, according to my studies of psycho-hi-
story (see Hoffer 1951; Krugliansky, Gelfand, & Gunarat-
na 2012; Zinn 2003), the polarized mind appears to be a 
vital yet underappreciated link among not only the so-cal-
led disorders of conventional psychiatry (e.g., depression, 
paranoia) but also the upheavals of humanity (e.g., war, 
corrupt leadership). While the polarized mind still risks 
use as a marginalizing label, I contend that it comes with 
far less cultural “baggage” than conventional diagnoses. 
This is chiefly because virtually all people recognize the 
experience of polarization at some point in their lives, and 
the state is not confined to particular outgroups. But even 
more importantly – and unlike conventional diagnoses – 
the state is as applicable to the rich and powerful (who 
have arguably done the most humanitarian damage) as it 
is to the poor and destitute, and to the societal as well as 
to the individual. Moreover, understanding the polarized 
mind helps us to understand, and thus potentially address, 
the systemic nature of psychosocial disorder – how it ari-
ses, why it arises, and how, collectively, to combat it.

In sum, the polarized mind is an expanded conceptual fra-
mework for DSM diagnoses; it gives us a socio-political 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     73

PLENARVORTRAG

context for these diagnoses, and it situates them in the 
much larger and more accurate narrative of historical suf-
fering, than in the compartmentalized narratives of indivi-
dual physiology, parentage, or trauma. Let me clarify that 
I am not discounting the role of these latter factors in psy-
chosocial suffering; they are real and often have power-
ful, long-term effects. What I am underscoring, however, 
is how limited these latter factors are in the context of the 
much weightier problem of world-historical catastrophes 
spawned by world-historical leaders and their followers. 
These are some of the same lineages that foster and are 
integral to so-called individual disturbances. In brief, the 
polarized mind is a broader and deeper level of analysis 
that can coincide with and address blatant gaps within the 
present DSM. Perhaps in the future, the DSM and pola-
rized-mind perspectives can coalesce so as to bolster our 
capacity to heal.

What, then, are the bases for the polarized mind? To un-
derstand this problem, I have turned to both clinical depth 
psychology (e.g. Laing 1969; May 1981; Stolorow 2011) 
as well as the social psychology of terror management 
theory (e.g. Krugliansky, Gelfand & Gunaratna 2012), 
which draws from the illuminating work of Ernest Be-
cker (1973) on generative death anxiety. As terror ma-
nagement theorists have so adroitly shown, the fixation 
on single points of view (or what I term the “polarized 
mind”) appears largely to be a byproduct of fear—and 
fear has its roots in the terror of death (Greenberg, Koole 
& Pyszczynski 2004); or what existential depth theorists 
have termed the “groundlessness” of existence (Yalom 
1980). In the absence of intervention, people will do all 
they can to avoid this terror, including becoming inflated 
and terrifying themselves as a result. In our present age, 
polarized minds appear to be at work at mass shootings 
in public institutions (as in military bases and schools), 
suicide bombings (as in London and Afghanistan), and 
racially charged homicides (as in the Travon Martin case, 
among many others). But polarized minds are also evi-
dent in the corporate manipulations of the U.S. Congress, 
the willful contaminations of the environment, the hateful 
rhetoric of ideologues (on both the political left and the 
right), and the surveillance state (for numerous examples, 
see Schneider 2020 &2023; Zinn 2003).

In short, if we are to address the problem of mental di-
sturbance in our communities, and indeed world, we must 

address the cultures and upbringings that give rise to such 
disturbance, and we must dig for resources far beyond 
that of the medical or psychological clinic. 

A Works Progress Program for Depth Psychology 

It is in this light that I propose what I call the equivalence 
of a Works Progress program for Depth Psychology2. By 
“works progress program” I am echoing Franklyn Delano 
Roosevelt’s project for the mass transformation of a fis-
cally depressed society into a more vibrant, collectively 
productive community (Zinn 2003). We might begin this 
project in the context of psychosocial depolarization with 
pilot studies of longer term, relational psychotherapy pro-
grams for troubled, mistreated youth. Such studies could 
help us understand the fuller and longer term impact of 
depth psychotherapy for depreciated youth, their fami-
lies, and communities. Second, we could develop pilot re-
search programs to assess the impact of arts, humanities, 
and emotional intelligence curricula (such as mindfulness 
education and learning how to handle emotions) in pu-
blic schools. These kinds of research studies would help 
us to understand how and whether the advice of wisdom 
traditions, both contemporary and classic, can have a the-
rapeutic effect on developing children (for an elaboration, 
see Schneider 2013 & 2019). Finally, we could imple-
ment a pilot study of confidential, psychologically faci-
litated encounters among members of communities and 
government (see for example the recent “experiential de-
mocracy” dialogue I facilitated with an African American 
activist and a white police officer on YouTube at https://
www.youtube.com/watch?v=g92cNF5-Tpw , an article I 
coauthored with Tyler Gamlen for the Journal of Humani-
stic Psychology:  https://www.academia.edu/126930722/
Depth_Psychology_in_Action_The_Corps_of_Depth_
Healers_Vision_for_Collective_Healing , and the faci-
litations of dialogue between political liberals and con-
servatives by the timely organization “Braver Angels” 
https://braverangels.org). 
Such encounters are fashioned to emulate the approaches 
that we have used quite successfully in couples counse-
ling and conflict-resolution groups. Moreover, they seem 
to help ostensibly adversarial individuals or small groups 
to understand each other as persons rather than as simpli-
stic stereotypes – and to gradually, as their understanding 
grows, appreciate points of commonality. This commo-
nality is the basis for consensus, and consensus under the 

2	 By Depth Psychology, I mean existentially informed quantitative and qualitative analyses of the human condition. These analyses include the insights of 
existential psychology, anthropology, and philosophy; psychoanalytic and analytical psychology and critical philosophy. In general, depth psychology 
addresses the conscious and subconscious forces that impact the personal and collective well being of humanity.



74     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

circumstances of the above-mentioned dialogues, may be 
the basis for a more just and stable world. Pilot studies of 
such dialogues would give us a chance to see if what we 
observe in the consulting room and the occasional inter-
cultural exchange can work at the level of communities 
and potentially, the highest levels of governance.
 
These anti-polarization measures may not be easy to im-
plement, and they wouldn’t take place overnight, but they 
are certainly doable. Furthermore, if we don’t recognize 
that conventional psychiatric approaches – and termino-
logy – are insufficient to the task of addressing those who 
rule and often threaten our world, we will continue to 
flounder in despair.  

The Experiential Democracy Dialogue for Two

In conclusion, I present a guide for promotion of depo-
larization of the polarized mind. I call this version of the 
depolarization process the Experiential Democracy Dia-
logue for Two (Schneider 2020). Here is how it proceeds:

Ground Rules:

	• We are here to understand others and explain our 
views, not to convince others to change their mind.

	• Let’s each try to speak for ourselves and not try to 
speak for or represent any outside group.

	• Let’s stick to the spirit of the activities designed for 
each phase of the dialogue.

	• Otherwise, this is standard stuff we all know: taking 
turns, not interrupting others, listening to others, being 
respectful, e.g., no eye-rolling or loud sighs when so-
meone is speaking, etc.

	• In other words, bring your best selves to a difficult 
conversation.

Dialogue Set-Up (2 mins)

Partners decide on topic and the liberal or conservative 
positions they’ll respectively take. 
	• Topic 1) “How do you feel society is dealing with the 

election, pandemic, racism, economic or other crisis 
of your choosing?” (choose one issue)

	• Topic 2) “How are you dealing with the election, pan-
demic, racism, economic or other crisis of your choo-
sing?” (choose one issue)

Please remember to adhere to Ground Rules.

Phase 1 – Visualizing the Dialogue (4 mins) 

Each partner begins by visualizing what it might be like 
to engage in (a given) dialogue with the other partner. Au-
dience is also invited to “dream into” this visualization. 
	•  2 mins: Each partner is invited to check in with what 

feelings, sensations, thoughts come up when visuali-
zing the dialogue with the other.

	• 2 mins: Each partner finally is invited to dream into 
or envision the “more” of their partner, their flesh and 
blood humanness, vulnerability, and personal story.

Phase 2 – Background (10 mins)

Invitation for each dialogue partner to describe the for-
mative events or critical incidents that led to one’s view 
of the given issue.
	• 5 mins: Each partner describes their background.

Phase 3 – Taking a Stance (14 mins)

Invitation for each partner to tell (as mindfully and heart-
fully as possible) his/her “side” of an issue, followed by 
paraphrases of what was heard by each with chance for 
correction. 
	• 5 mins: Speaking partner describes stance 
	• 2 mins: Listening partner reflects back what they 

heard, and speaking partner corrects them if needed 
(7 mins total)

	• Switch roles.

Phase 4 – Identifying, Correcting, Admitting Stere-
otypes (12 mins)

Turn-taking identifying perceived stereotyping of one’s 
position; correction of that view and identifying nuggets 
of truth to the stereotype. (6 mins. each)
	• 2 mins: Speaking partner identifies stereotypes that 

have been imposed on them by those negative toward 
them.

	• 2 mins: Speaking partner presents a correction of that 
view.

	• 2 mins: Speaking partner identifies nuggets of truth to 
the stereotype.

Switch roles.

Phase 5 – Ask a Question (10 mins)

In this phase, partners ask one question of each other 
about their respective stances. 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     75

PLENARVORTRAG

It is vital that the question be as neutral and nonpartisan 
as possible – just straightforward questions about policy 
or philosophy, such as “Given X, how did you arrive at 
Y?” 
No “gotcha”, accusatory, or sarcastic questions. 
Ask with honest curiosity. 
	• 5 mins: Each partner ask one question of the other 

who then responds about their respective stance.

Phase 6 – Discovery/Results (10 mins)

Each partner takes 5 mins. each to convey what was dis-
covered.
E.g., did partner feel heard? 
What did each partner learn about each other both perso-
nally and in terms of their stances?
Did the partners attain any common ground, action plans, 
seeds for future dialogues? 
	• 5 mins each partner.

Note: In a study of a similar dialogue process by the con-
flict mediation group Braver Angels, the findings indica-
ted that 79% of workshop participants were better able 
to “understand feelings, experiences and beliefs of those 
on the other side”, and 66% of the participants felt “less 
estranged or angry” with the other side (see Schneider 
(2020) for more detail about this study).

Finally, a question to contemplate for those in the helping 
professions who engage in the Experiential Democracy 
Dialogue: At what point do you maintain your role as 
healer or at what point do you abandon your role as healer 
and become partisan. This question goes to the heart of 
whether and to what extent our profession – the healing 
profession – can play a major role in the healing of our 
communities and world, above and beyond our individual 
practices. It seems to me that our services are needed like 
few other times in history today, and we are distinctively 
equipped to provide them. For further information about 
how you may contribute to this socially conscious direc-
tion visit the Corps of Depth Healers Certificate Program 
at https://www.corpsofdepthhealers.com.

References 

American Psychiatric Association (APA) (2013) Diagnostic and statistical 
manual of mental disorders. Washington, DC: Author, 5°

Becker E (1973) The denial of death. New York: Free Press
Foucault M (1961/1988) Madness and civilization. New York: Vintage 
Fromm E (1955) The sane society. New York: Fawcett Publications 
Greenberg J Koole, S L & Pyszczynski T (2004) Handbook of experimental 

existential psychology. New York: Guilford Press
Hoffer E (1951) The true believer. New York: Harper & Row
Insel T R (2013) Post by former NIMH director Thomas Insel: Transfor-

ming diagnosis. Retrieved from https://www.nimh.nih.gov/
about/directors/thomas- insel/blog/2013/transforming-diagno-
sis.shtml 

Kruglianski A W, Gelfand M & Gunaratna R (2012) Terrorism as means to 
an end: How political violence bestows significance. In: Sha-
ver P R & Mikulincer M (Eds) Meaning, mortality and choice: 
The social psychology of existential concerns. Washington, DC: 
American Psychological Association Press, 203–212

Laing R D (1967) The politics of experience. New York: Ballantine Books
Laing R D (1969) The divided self: A study in sanity and madness. Middle-

sex, UK: Penguin
May R (1981) Freedom and destiny. New York: Norton 
Pilisuk M & Rountree J A (2015) The hidden structure of violence: Who 

benefits from global violence and war. New York: Monthly Re-
view Press

Read J & Bentall R P (2012) Negative Childhood Experiences and Mental 
Health: Theoretical, Clinical, and Primary Prevention. In: Bri-
tish Journal of Psychiatry, 200, 89–91 

Schneider K (2013) The polarized mind: Why it’s killing us and what we 
can do about it. Colorado Springs: University Professors Press

Schneider K (2019) The spirituality of awe: Challenges to the robotic re-
volution. (Revised Edition). Colorado Springs: University Pro-
fessors Press

Schneider K (2020) The Depolarizing of America: A Guidebook for Social 
Healing. Colorado Springs: University Professors Press

Schneider K (2023) Life-Enhancing Anxiety: Key to a Sane World. Colora-
do Springs: University Professors Press

Stolorow R (2011) World, affectivity, trauma: Heidegger and post-cartesian 
psychoanalysis. New York: Routledge

Szasz T (1961/1974) The myth of mental illness: Foundations of a theory of 
personal conduct. New York: Harper & Row

Yalom I (1980) Existential psychotherapy. New York: Basic Books 
Zinn H (2003) A people’s history of the United States: From 1492 to the 

present. New York: Harper Perennial

Anschrift des Verfassers:

Kirk Schneider, Ph.D.
kschneider56@gmail.com 

https://www.corpsofdepthhealers.com
mailto:kschneider56@gmail.com


76     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Alfried Längle: Our dialogue will focus on ambivalence 
and ambiguity in existential therapies. We also want to 
explore the similarities and differences between our psy-
chotherapeutic traditions and approaches to working with 
patients. However, we agreed to leave the discussion 
open to unpredictable developments.
I am honored to have the opportunity to speak with you, 
Kirk. You may not know this, but Kirk was on the bal-
lot to become president of the APA (American Psycho-
logical Association). He almost made it! Had he won, he 
wouldn’t be here today, so I’m glad for us that he didn’t!

Kirk Schneider: I don't know what shape I would be in if 
I did get elected… 

AL: He was also one of Rollo May’s most outstanding 
students. May is a leading figure in existential psycho-
therapy in America. May was also very philosophical and 
originally received psychoanalytic training. I mention 
this because I think we will talk about him a little, too. 
But let us now come to our central theme which is am-
biguity, ambivalence, and conflict. Let us see where the 
ambiguities lie between our societies and our respective 
traditions and ways of thinking.
To start, our society is called Existential Analysis, inter-
estingly with no mention of humanism. However, your 
society is called Existential-Humanistic. Does this mark 
a difference from solely existential approaches? Is it its 
own movement? Or does it have to do with history? What 
role does humanism play in your approach? 
This is especially interesting to us in Austria and Germany 
now, because we have similar discussions with the human-
istic cluster we are part of. In light of the new psychothera-
py law in Austria, we are collaborating more, even merging 
to a certain degree and giving joint lectures at universities. 
We are therefore very interested to hear your thoughts.

KS: First of all, being here with you is a pleasure; in this, 
you could say “bridge-building dialogue”, being exis-
tential and humanistic, and reflecting different aspects. 
In America, we were searching for a way of putting to-
gether what might be called the existential direction that 
Rollo May imported from Europe in 1958, with his book 
Existence and many of those who came from existential 

philosophy,  such as Binswanger, Heidegger, et cetera.. 
And it was felt by people like Rollo and Bugental, who 
eventually, I believe, coined the term existential-human-
istic that the dimension of the existential was very im-
portant to bring to humanistic psychology at the time. So, 
we tried to take the best of our humanistic psychology 
tradition in America and the continental tradition of ex-
istential philosophy and psychology. And we saw prob-
lems with both, and wonderful openings and insights 
from both. And I’ll just say quickly to bring a little hu-
mour here. I think part of our motive came out of a kind 
of dialogue between Abraham Maslow and R.D. Laing, 
where Abraham Maslow called European existential phi-
losophy and psychology “high IQ whimpering,” meaning 
high IQ complaining, dwelling in the doom and gloom 
and so on, but with intelligence. And R.D. Laing called 
American humanistic psychology “thin milk”. It’s very 
tangible, you know. So, we were trying to bring high IQ 
whimpering and thin milk together. And I think we have 
a pretty good combination, a pretty good soup. We are 
trying to combine a depth dimension of human experi-
ence that is so well described structurally by existential 
philosophy in the European tradition, with the Ameri-
can humanistic psychology tradition that emphasized an 
experiential dimension, an embodied dimension, and a 
practical dimension. A number of the humanistic psychol-
ogists felt that European existential analysts seem to be 
coming from a more cognitive place, intellectual, but not 
with their whole-body experience in the encounter with 
the patient. Again, some humanists viewed existential 
analysts as very good philosophically and structurally in 
describing the phenomenology, but perhaps not living it 
as fully as we were promoting or connecting with. And 
so existential humanists underscored the embodied ele-
ment, the practical element of how do you help people to 
enter into their suffering, their struggle with their whole-
body experience, you know: mind, body, spirit. I know 
this echoes Frankl to some degree and your own work, of 
course, which also contain an element of optimism. How-
ever, I have to say I’ve been thinking about that element 
lately and maybe leaning more in a European direction 
now regarding the American emphasis on positivity or 
human potential, human possibilities. But because of the 
sociopolitical situation, I have to say I’ve soured a little 

KIRK SCHNEIDER AND ALFRIED LÄNGLE  
IN DIALOGUE ON DIFFERENCES AND COMMUNALITIES OF 

EXISTENTIAL-HUMANISTIC PSYCHOTHERAPY  
AND EXISTENTIAL ANALYSIS



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     77

PLENARVORTRAG

bit about how optimistic we can be without seeming pol-
lyannish and overly, well, like thin milk. So, the combi-
nation of the existential and the humanistic brings for us 
both a depth dimension, intellectual dimension, which we 
feel is integral to the work and a more embodied, sponta-
neous, and perhaps hopeful dimension partly through our 
practicality. That’s a big lineage in America.

AL: You mentioned Rollo May and his publication, Exis-
tence, but he excluded Frankl.

KS: Rollo May resisted contact with Frankl. This was a 
real problem for us in North America historically. But 
Rollo May had his own history. This may also shed light 
on the situation that you call Existential-Humanistic and 
Frankl's limited influence in America.

AL: Maybe we can take a look at that. How was Rollo 
May related to humanism and humanistic psychology?

KS: Rollo May was very close to Abraham Maslow and 
Carl Rogers. I mean, they were considered the three lea-
ders of the American humanistic and existential psycho-
logy movement after 1958. And, of course, there were a 
lot of exchanges between them and a lot of agreement, 
but some notable disagreement. Rollo moved more in an 
existential direction, whereas the others stayed more with 
the humanistic. 

AL: Wasn’t Carl Rogers in the same direction at that time, 
too?

KS: Carl Rogers, I think, would be considered more strictly 
humanistic, although some people attributed an existential 
dimension to his work. I mean, there’s so much overlap.

AL: And so they had the same teachers, didn’t they?

KS: Well, this is a good point. Both Carl Rogers and Rol-
lo May were significantly influenced by a fellow who’s 
from your native Vienna, whose name is Otto Rank, who-
se name and whose legacy have tragically been dispa-
raged and marginalised for a number of reasons, partly 
having to do with his being a difficult writer. That said his 
work is quite hard to understand. This was partly because 
he went so deep into ideas, and this was hard even for 
psychoanalysts to understand, but the reluctance to read 
him was also partly because, as I understand it, he enra-
ged Freud with his book The Trauma of Birth. This book 
which really directed the entire psychoanalytic enterprise 
to the primal existential condition of being thrown into 

the world, as Heidegger might put it, ejected from the 
womb was too much for the oedipally inclined psychoa-
nalysts. And that powerful separation and shift from rela-
tive non-being and unity with the mother, and by implica-
tion, the cosmic, to sudden, abrupt being and chaos was 
also not viewed as legitimate by many psychoanalysts. 
Still Rank really saw that birth trauma was the template, 
if you will, for virtually all future anxiety and trauma, and 
this Urangst, as he called it, greatly influenced Rollo May 
and Carl Rogers. Rogers more in the area of psychothe-
rapy because Rogers also broke away from Freud’s intra-
psychic determinism and put much more emphasis on the 
relational quality between therapist and client.

AL: The pattern you highlight is essential and often over-
looked. The psychoanalyst Otto Rank was marginalized 
and effectively excluded from the mainstream psychothe-
rapy world—largely due to the controversy surrounding 
his birth trauma theory. Yet, this “exiled” figure became 
the crucial common source for the two great American 
psychological movements that broke away from classical 
psychoanalysis: He was the teacher of Carl Rogers, the 
undisputed lighthouse of Humanistic Psychology. He was 
also the teacher of Rollo May, a foundational figure in 
Existential Psychotherapy.
This historical lineage means that the concept of Existen-
tial-Humanistic Psychology is not just a synthesis, but 
a return to a single, shared origin—the radical ideas of 
Rank.
This common source represents a distinct, alternative tra-
dition in American psychology, setting it apart from the 
often more fragmented and historically different theore-
tical lineages and developments in European psychology. 

KS: True, and you could say that Otto Rank, and a number 
of us in contemporary times are saying this more and 
more, that Otto Rank was existential and humanist, even 
in a sort of American sense, and interestingly Rank actu-
ally ended up in America just before he died, on his way 
to San Francisco. You can imagine what San Francisco 
might have been like and what kind of influence it would 
have had on Rank if he had lived. But Rank, because he 
put such an emphasis on the embodied, the relational, the 
here and now, and a kind of hopefulness in his approach 
through what he would call mother love definitely fore- 
shadowed American humanistic lineages and also its prac-
tical elements. As noted, Rank broke away from the sort 
of determinism and many of the rules of psychoanalysis. I 
should also mention that Rollo, being an American, shared 
a number of these principles as well, for example with the 
embodied or kinesthetic as being an important part of the 



78     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

relationship, the practical calling attention to what seems 
evident in the therapy room, but may be unregarded by 
the patient, and also the optimistic in the sense of holding 
hope, even though he appreciated the tragic dimension of 
living, which is akin to Frankl’s “tragic optimism.”

AL: What you say establishes Otto Rank’s methodology 
as the crucial bridge between European theory and Ame-
rican practice.
Though a psychoanalyst, Rank rebelled against Freudi-
an rigidity by focusing on the “here-and-now” relational 
experience and “hope-filled” outcomes. This shift seems 
like a radical, practical departure from the strict rules of 
neutrality. This practical, present-focused methodology 
matched the American demand for applicability perfectly. 
It enabled Rank’s students to solve the “how-to” problem. 
With your American perspective, which is generally more 
positivistic and pragmatic with the famous “yes we can,” 
you recognized the wealth of existential philosophy while 
immediately considering its practicability. Thanks to Otto 
Rank, you had your own development. He could be cal-
led an existential-humanistic therapist posthumously. He 
paved the way for Carl Rogers’ humanistic approach and 
Rollo May’s existential-humanistic psychotherapy, trans-
lating abstract philosophy into concrete, actionable steps.
Europe had the same problem, but solved it differently. 
Daseinsanalysis has a good philosophical theory, but what 
about its practical application? They referred to psycho-
analytic methodology. The same goes for logotherapy: 
How do you practice it? You know that the main criticism 
of Logotherapy for decades was that, despite its rich an-
thropology, it didn’t provide much tools for applicability. 
I saw this as my main task when I started working with 
logotherapy, to develop methods.

KS: Yes, in America we share this pragmatism and I 
would say “upgrade” from some of the older European 
traditions; although I would certainly credit older Eu-
ropean traditions as essential to contemporary existen-
tial-humanistic practice.

AL: Your existential approach quite overlaps with Carl 
Rogers’ methodology and practice. When I was in Cali- 
fornia, I saw how you work. To me, it looked like an 
amalgamated mix of humanistic and existential proce-
dures. Our approach is also quite similar to Rogers’. Your 
emphasis on and respect for the personal seems to me 
a key similarity between our existential-analytical ap-
proach and your existential-humanistic approach.

KS: Yes, I believe we do share a strong emphasis on the 

deeply personal in our respective approaches. Circling 
back a bit: You asked about the difference between Rollo 
May and Viktor Frankl before, and I didn’t really answer 
that directly. I have a limited understanding of that whole 
history. But what I do understand is that Rollo had some 
issues with what he saw as Frankl’s overly intellectual 
approach, or more abstract, I guess, Socratic approach, 
rather than being with the patient as a person in the ever- 
evolving moment, moment to moment, between therapist 
and patient. The connection between himself and the pa-
tient was very important to Rollo, and sometimes Rollo 
would share his own experience with the patient, which 
would help open and deepen the exploration. Although 
even in the best circumstances, obviously, he made mis-
takes like we all do. Also, Rollo had great difficulty with 
Frankl’s apparent insistence on performing lobotomies 
for many years, and they had a debate in one of the hu-
manistic or existential journals about this. 

AL: I didn’t know Rollo May criticized Frankl for per-
forming lobotomies. I knew that Frankl did some brain 
surgeries, but I didn’t know that he performed lobotomies. 
In brief, a lobotomy is a neurological procedure in which 
the frontal lobe is severed to alleviate extreme pain or psy-
chosis. At that time, it was a widely practiced method for 
treating these conditions. However, it has the disadvan-
tage of impairing free will. As a result, patients became 
good-natured people who obeyed all orders without ques-
tion. For instance, if they were told to climb a mountain 
with a backpack full of stones, they would do so because 
they no longer had their own willpower. It was a state-of-
the-art treatment from the late 1930s up to the early 1950s.

KS: But my sense is that Rollo and others’ criticisms of 
Frankl had a stifling influence on the development of 
logotherapy in the United States, though there were other 
aspects of Frankl’s philosophy that did strongly influence 
existential-humanistic psychology. For example, I should 
mention that Rollo did admire much of Frankl’s philoso-
phy as well, and his resilience in the death camps.

AL: One other thing that falls under what we said before 
is how to practice it. I observed this in your school and in 
ours. Rollo May built your school, and then Irvin Yalom 
and James Bugental worked there. You are now the great 
figure. I heard Yalom say in some interviews that he likes 
to share personal life histories with patients. He spoke 
about himself to the patient. In Viktor Frankl’s books, 
whenever he introduces a patient with “we got to know a 
patient,” he speaks about himself and his own story. For 
practicing logotherapy, he taught that we should share our 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     79

PLENARVORTRAG

experiences and how our patients overcame their diffi-
culties. This gives patients an example of how to do it 
and gives them hope that they can do it too. I see some-
thing similar in Irvin Yalom’s work. How do you apply 
it in practice? Do you see the implication of one’s own 
experiences in the therapeutic process as a symptom of 
helplessness in applying existential psychotherapy or as 
an appropriate method?

KS: I see this as a very sensitive and complex issue. I 
believe that a therapist´s self-disclosure must be done 
artfully and discerningly. So, I’m not sure I’d go as far 
as Yalom, sharing full stories about one’s life, or fuller 
stories. Certainly not very frequently, and I’m not sure he 
does that frequently. And I also would be concerned with 
what sounds like Frankl’s degree of sharing his stories to 
teach patients. But I do feel that being emotionally avail-
able to the patient in an authentic way can be very pow-
erful, without perhaps saying anything. In these cases the 
therapist’s responses can be felt and seen through their 
connection, or expression, or responsibility to the patient. 
The big question here for us is, does the disclosure, or 
any intervention, on the part of the therapist, promote the 
deepening of the patient’s exploration, or does it stifle it. 
That’s really what it comes down to. And in that sense, I 
see us as therapists, as passive and active mirrors, to the 
patient’s self-discovery. And sometimes by sharing, we 
bring up new insights, new realizations, on the part of the 
patient, that would not have been there if we didn’t share 
something of what we were experiencing. 

AL: Would you share a part of your emotional availability 
experiences of your own life with the client?

KS: Sometimes I share my own experiences. You know, 
it depends a lot on the alliance that I have with the patient 
and the context. If it’s with somebody I’ve been work-
ing with for a long time, I might share a little bit more, 
because we have more of that personal rapport. Maybe 
I have a greater sense of whether I’m imposing myself 
on them, and making myself too much the subject of 
the issues, or whether it’s part of a natural flow that just 
deepens our connection and the patient’s exploration. So, 
alliance and context are important, and so is the client’s 
desire and capacity for change. Not everybody has the 
same desire or capacity, so I try to keep these themes in 
mind with any response. It’s a very sensitive, complicated 
issue. What’s more important is that you’re emotionally 
accessible as a therapist, especially in an authentic way. 
That can also be in an active way, or in a passive way, 
not necessarily in a spoken way, which is very important. 

AL: I very much appreciate the sensitivity with which you 
approach sharing with clients. This approach is certainly 
humanistic and existential. However, there is perhaps a 
slight difference. I almost never share personal experiences 
with clients. I have done so very rarely because of proceed-
ing phenomenologically. I am emotionally and personally 
present and available for the patient. I share my personal 
understanding, which is a significant personal gift.
I appreciate your subtle and differentiated reflection on 
the matter very much. I am sure this will inspire our audi-
ence to see how you practice and reflect on it.
In closing, I feel that our dialogue is very dialogical, and 
there is a lot of resonance between us in our work. That’s 
one of the reasons why I think we have connected so 
deeply as friends and colleagues.

KS: I’d like to say that so much of our existential human-
istic work is about helping the patient to experience more 
of who they are, and that comes from Bugental to a great 
extent. But this idea that we are more than our despair at a 
given moment or more than what society says about us or 
what we’ve been conditioned to think is very important.  
We try to support the patient to open to the more of who he 
or she is as they’re able and especially by calling attention 
not just to the content that’s exchanged between us but to 
the process, meaning attention to how they’re saying what 
they’re saying, how they hold their bodies, how they ex-
press themselves, vocal fluctuations, noticing how a per-
son is embodied in the moment and artfully calling atten-
tion to that so that that person has a deeper sense of what’s 
really going on here beyond just the verbal exchange. So, 
I think that may be one of the biggest edges of dialogue 
and debate between the American existential humanistic 
and European existential psychology. I would love to ex-
plore it more. This is why we emphasise cultivating pres-
ence in the relationship so much, because we believe that 
presence, a pre-verbal kinesthetics approach to the patient 
in their deepest moments, addresses that depth more than 
any words or categories or interpretations.

AL: Thank you so much, dear Kirk, for this informative 
and personal talk!

Anschrift der Verfasser:

Kirk Schneider, Ph.D.
kschneider56@gmail.com

Priv.-Doz. DDr. Alfried Längle 
alfried.laengle@existenzanalyse.org

mailto:kschneider56@gmail.com
mailto:alfried.laengle@existenzanalyse.org


80     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Das Schattenkonzept in der Analytischen 
Psychologie C.G. Jungs 

„Wo […] Licht ist, ist [auch] […] Schatten“, lautet ein 
bekanntes Sprichwort (Goethe 1889, 28) und es verweist 
auf eine der zentralen Einsichten der Tiefenpsychologie 
C.G. Jungs: Jeder Mensch besitzt eine „Schattenseite“. 
Selbst die „lichtvollsten“ Persönlichkeiten sind nicht da-
vor gefeit. Der Schatten begleitet uns und ist allgegen-
wärtig, gleich einem Spiegelbild oder dem sprichwört-
lichen Schatten, den unser Körper im Sonnenlicht wirft. 
Und wer ihn verliert, verliert etwas Wertvolles, wie es in 
der Geschichte von Peter Pan eindrücklich berichtet wird. 
Da Peter in der Erzählung als ein verstorbenes, für immer 
junges Kind angesehen werden kann, kann der Schatten, 
dem er nachjagt, und seine große Trauer darüber, ihn 
nicht fangen zu können, symbolisch darauf hindeuten, 
dass der Schatten Leben in sich birgt, vielleicht das Le-
ben schlechthin. Peter jagt also seinem früheren Leben 
nach, ohne es jemals zu erreichen. Diese kurze Ausfüh-
rung verweist auf die potentielle Relevanz und Tiefe des 
Schattens für die menschliche Existenz, die Menschen 
seither fasziniert, was auch an populär-psychologischen 
und journalistischen Artikeln sichtbar wird – etwa in Ar-
tikeln zur Schattenarbeit in der Psychologie Heute (März 
2025). Dennoch bleibt seine tiefenpsychologische Be-
deutung oft unklar und schwammig. 
Der vorliegende Beitrag versucht, eine verkürzte theo-
retische Annäherung an das Schattenkonzept nach C.G. 
Jung vorzunehmen. Ziel ist es, nicht nur eine begriffliche 

Einführung des Konzepts zu geben, sondern auch dessen 
psychodynamische Relevanz zu beleuchten. Nachdem ei- 
ne erste Begegnung mit dem Schatten stattgefunden hat, 
wird versucht, einen möglichst adaptiven Umgang mit 
ihm zu finden. Hierfür wird der Gründungsmythos der 
Irokesischen Liga zu Hilfe genommen, der den jungia-
nischen Ansatz der Schattenintegration genauer veran-
schaulichen soll. Im Anschluss wird eine subjekt- und 
objektstufige Deutung des Mythos angestrebt, die die Re-
levanz des Themas für die innerpsychische Realität sowie 
für kollektive Ausdrucksformen des Schattenkonzepts im 
Außen verdeutlichen soll. 

Der Schatten im Kontext von Jungs  
topischem Modell der Psyche 

Der Schatten beschäftigt nicht nur die Psychologie, son-
dern auch kulturelle Schaffensbereiche wie Kunst und 
Musik, denn in seinen Tiefen verbirgt sich oftmals das 
Wissen um die Umstände der Widrigkeiten und Gräuel in 
unserer Welt. 
So zitiert der in den Siebzigerjahren bekannt gewordene 
Musiker Robbie Robertson, Gründer der Musikgruppe 
The Band, seine gleichnamige Lieblingsradioshow (1930) 
in seinem Lied „The Shadow“ (2019) mit der Frage: 
„Welches Übel lauert in den Herzen der Menschen? Der 
Schatten weiß es.“ Der Schatten könnte tatsächlich die 
Antwort auf diese Frage wissen, ist er ja verbunden mit 
überindividuellen Ebenen unserer Seele, die – so Jung – 

WAS IM SCHATTEN LIEGT…  
DIE DUNKLEN SEITEN DER PSYCHE NACH C.G. JUNG 

Lea-Sophie Richter 

Schattenhaftes scheint in der heutigen Zeit allgegenwärtig zu 
sein. Es zeigt sich besonders häufig in Konflikten und verbalen 
oder bewaffneten Auseinandersetzungen. Dabei zeigt sich 
Verdrängtes, Verpöntes und Unmoralisches nicht nur im Äuße-
ren, sondern auch im Inneren. Wie mit diesen inneren und äu-
ßeren Gegenspielern umgegangen werden kann und wie die-
se in das eigene Selbst(-konzept) eingebettet werden können, 
zeigt die analytische Psychologie nach C.G. Jung auf. Beispiel-
haft lassen sich ihre Konzepte zur Schattenintegration anhand 
des Gründungsmythos der Haudenosaunee aufzeigen, der für 
die momentane Weltlage wichtige Lösungsimpulse bereithält.

SCHLÜSSELWÖRTER: C.G. Jung, Schatten, Konflikt, Haudeno-
saunee, Peacemaker

WHAT LIES IN THE SHADOW… DARK SIDES OF THE PSYCHE 
ACCORDING TO C.G. JUNG

The shadow seems to be omnipresent in today’s world. It is par-
ticularly common in conflicts and verbal or armed disputes. 
Repressed, frowned-upon, and immoral aspects manifest 
themselves not only externally, but also internally. Analytical 
Psychology according to C.G. Jung shows how these internal 
and external adversaries can be dealt with and how they can 
be embedded in one’s own self (-concept).  In this article Jun-
gian concepts of shadow integration are illustrated using the 
founding myth of the Haudenosaunee, which offers important 
solutions for current issues on the world stage.

KEYWORDS: C.G. Jung, shadow, conflict, Haudenosaunee, 
Peacemaker 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     81

PLENARVORTRAG

das gesamte Wissen der Menschheit und alle Erfahrungen 
der Menschheitsgeschichte in sich bergen. Diese, sowie 
weitere, dem Bewusstsein nähere Ebenen werden in C.G. 
Jungs topischem Modell der Psyche dargestellt (unver-
öffentlichte Zeichnung nach Richter 2025, angelehnt an 
Schnorcks 2016).
In diesem Strukturmodell ist der Schatten ein Bestandteil 
des persönlichen Unbewussten (Jung 1950). Dieses um-
fasst alle Inhalte, die im Laufe der Biografie verdrängt, 
vergessen oder aus anderen Gründen ins Unbewusste ab-
gespalten wurden. Innerhalb dieses Bereichs entwickeln 
sich auch sogenannte Komplexe – emotional aufgela-
dene, konflikthafte Erlebnisstrukturen, die ein Eigenle-
ben führen können und daher schlecht kontrollierbar sind. 
Der Schatten ist eng mit solchen Komplexen verbunden 
und tritt meist als Gegenstück zur sogenannten Persona 
in Erscheinung, die im folgenden Abschnitt genauer er-
läutert wird. Da das Ich und die Persona im Bewusstsein 
liegen, kann man den Schatten als direkten Gegenspieler 
dieser Instanzen anerkennen, der ihnen, wie ein Trickster, 
oft einen Strich durch die sorgsame und meist rein intel-
lektuell erarbeitete Rechnung macht. 

Persona und Schatten 

Die Persona, als „Maske“ des Ichs verstanden, stellt 
meist jene soziale Rolle dar, mit der sich ein Individu-
um im Alltag identifiziert: etwa als Vortragende, Vor-
tragender, als Student:in, als Psychotherapeut:in (Jung 
1928). Sie ist bewusstseinsfähig, der Kognition zugäng-
lich und dient dem Schutz der tieferliegenden Schichten 
der Psyche. Hinter dieser Maske aber wirkt der Schatten: 
ein Aggregat nicht gelebter, abgelehnter oder kulturell 
sanktionierter Persönlichkeitsanteile im persönlichen Un-
bewussten. Je weniger diese Anteile im bewussten Leben 
integriert sind, desto stärker entfalten sie ihre destruktive 
Autonomie – ein Phänomen, das Jung als „Kompensati-
onswirkung“ bezeichnete: Was verdrängt wird, strebt mit 
umso größerer Energie zur Oberfläche (Jung 1921, GW 
6: §764). 
Auf noch tieferer Ebene liegt das kollektive Unbewuss-
te, das archetypische Wirkfeld. Hier finden sich die so-
genannten Archetypen, ein stark umstrittenes Konstrukt 
in der analytischen Psychologie bis heute (siehe Roesler 
2016). Archetypen sind überpersönliche Grundmuster des 
Erlebens und Verhaltens, auf die alle Menschen allseits 
Zugriff haben (Vogel 2018, 34). Archetypen wie der „alte 
Weise“ oder der „Narr/Trickster“ sind hierbei kulturell 
überdeckte Manifestationen dieser inneren Grundformen, 
denn ein Archetyp kann niemals gänzlich erfasst werden. 

Auch der Schatten ist ein solcher Archetyp, jedoch einer, 
der häufig mit Angst und Abwehr besetzt ist. Der persön-
liche Schatten steht außerdem, wie jeder andere Komplex 
auch, mit archetypischen Mustern in Kontakt, die den 
Schatten speisen und ihm seine Macht verleihen. 
Laut der analytischen Psychologie besteht die Aufgabe 
eines jeden Menschen nun in der Integration des Schat-
tens auf dem Weg zur Individuation, jenes Reifungspro-
zesses, den Jung als Ziel der menschlichen Entwicklung 
ansah. Dabei geht es nicht darum, negative Inhalte zu 
„beseitigen“, sondern sie in das Gesamtgefüge der Per-
sönlichkeit zu integrieren, um ganz zu werden, nicht un-
bedingt moralisch einwandfrei/gut (Jung 1912), denn das 
würde eine Verflachung der persönlichen Entwicklung 
bedeuten. Nur durch bewusste Auseinandersetzung mit 
dem Schatten kann ein Mensch also zu einer reifen und 
ganzheitlichen Persönlichkeit werden. 

Das Ungelebte und die Herausforderung der 
Integration 

Doch was beinhaltet der Schatten? Zu großen Teilen la-
gern in ihm jene Haltungen, Impulse und Handlungsten-
denzen, die mit dem bewussten Selbstbild nicht vereinbar 
sind. Hierbei handelt es sich um das „Ungelebte“ – also 
um all das, was im Laufe der Entwicklung als nicht ak-
zeptabel eingestuft und daher unterdrückt wurde. Dabei 
ist der Schatten nicht ausschließlich negativ konnotiert; 
in ihm liegt auch kreatives und vitales Potenzial, das im 
Rahmen einer bewussten Auseinandersetzung erschlos-
sen werden kann. 
Die Gefahr liegt hierbei jedoch im Negieren der Existenz 
der eigenen Schattenseite. Jung formulierte dies pointiert 
(1939, GW11, §131): „Jedermann ist gefolgt von einem 
Schatten, und je weniger dieser im bewussten Leben des 
Individuums verkörpert ist, umso schwärzer und dichter 
ist er.“ 
Wird der Schatten nicht anerkannt, kann er destruktiv 
wirksam werden. Diese Schatteninhalte entwickeln dann 
eine gewisse psychische Autonomie, wie bei jedem Kom-
plex, und entziehen sich der bewussten Kontrolle (Vogel 
2015). Die unbewusste Wirkung solcher verdrängten 
Inhalte kann mit dem Verhalten von Kindern auf einem 
unbeaufsichtigten Spielplatz verglichen werden: Dort, 
wo niemand hinsieht, können sich Gruppendynamiken 
ungestört entfalten, gleichsam autonom, und sich ohne 
jegliche Begrenzung intensivieren. Der Schatten – un-
beobachtet und unbeachtet – entfaltet seine Energie also 
verstärkt und mit Vorliebe dort, wo das Licht des Be-
wusstseins (noch) nicht hin(ein)scheint. 



82     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Nachdem eine generelle Einführung in das Schattenkon-
zept gegeben wurde, soll nun auf die einzelnen Schatte-
nebenen eingegangen werden, um den weitreichenden 
Einfluss des Schattens – im Individuum wie in der Ge-
sellschaft – aufzuzeigen. 

Schattenformen: Vom persönlichen über den 
Gruppen- bis hin zum kollektiven Schatten 

Wie ein Eisberg zeigt uns der Schatten meist nur seine 
Spitze, den bewusstseinsfähigen und stark abgegrenzten 
Teil eines viel größeren Stücks Eis, das im Verborgenen 
des Unbewussten, im Wasser gleichsam, kaum sicht- und 
erahnbar ist und aus mehreren Ebenen besteht (Vogel 
2015). 
Der persönliche Schatten umfasst individuelle Anteile, 
die als unvereinbar mit dem Selbstbild empfunden und 
daher ins Unbewusste verdrängt wurden. Neben diesem 
persönlichen Schatten existieren auch kollektive Schat-
tenphänomene. 
Gruppen, so etwa Berufsgruppen wie z.B. auch Psycho- 
therapeut:innen oder Berater:innen, können kollektive 
Schattenanteile – den sogenannten Gruppenschatten – 
entwickeln, die sich bei Psychotherapeut:innen etwa in 
subtilen Machtaspekten äußern können. 
Familienschatten wiederum manifestieren sich in be-
stimmten Verhaltensweisen – z.B. in der Konfliktver-
meidung, wenn in der jeweiligen Familienkonstellation 
Auseinandersetzungen tabuisiert werden. Einzelne Fa-
milienmitglieder können dann unbewusst die Rolle des 
Symptomträgers innerhalb der Familiendynamik über-
nehmen und die verdrängten Inhalte ausleben – etwa 
durch Rebellion oder nonkonformes Verhalten, was in der 
besagten fiktiven Familie jedoch verpönt ist. 
Auch auf gesellschaftlicher Ebene lassen sich Schatten-
strukturen identifizieren, zum Beispiel im Nationenschat-
ten. Als Beispiel für einen solchen kann ein entspannteres 
Verhältnis zum Konzept Zeit als Gegenstück des Wertes 
der im deutschsprachigen Raum kulturell höchst ge-
schätzten Pünktlichkeit gelten. 
Der kollektive Schatten wiederum verweist auf abgespalte-
ne archetypische Verhaltensmuster, die z.B. in den Arche-
typen von Zerstörung, Tod oder dem sogenannten „Bösen“ 
teilweise darstellbar sind (da Archetypen in ihrer Ganzheit 
nie ganz verstanden oder erfasst werden können). 
Nachdem mit der Nachzeichnung der Schattenebenen 
nun eine theoretische Umschreibung des Schattens statt-
gefunden hat, kann im Anschluss eine konkrete Annähe-
rung an ihn versucht werden, indem aufgezeigt wird, wie 
er sich im Alltag manifestieren kann. 

Abwehrmechanismen als Formen der  
Begegnung mit dem Schatten 

Wie der blinde Fleck im Johari-Fenster der Systemischen 
Psychologie (Luft und Ingham 1955) ist auch der Schat-
ten in der Analytischen Psychologie selten bewusstseins-
nah, denn dazu wird er meist als zu aversiv empfunden. 
Daher zeigt er sich vielmehr in Form starker, affektiver 
Reaktionen wie Scham, Schuld, Neid, Wut oder auch in 
Zuständen depressiver Verstimmung. Diese eher als un-
angenehm empfundenen Emotionen sind oft ein erstes 
Indiz dafür, dass verdrängte oder ungelebte Persönlich-
keitsanteile aktiviert, oder auch konstelliert wurden und 
nun ins Bewusstsein drängen. 
Hinter den oben genannten Emotionen stehen dabei häufig 
psychische Abwehrformen, durch die unbewusste schat-
tenhafte Inhalte externalisiert oder verdrängt werden. Zu 
den zentralen Mechanismen zählen (Vogel 2015, 54f): 
	• Verdrängung: Unangemessene oder bedrohliche 

Impulse werden aus dem bewussten Erleben ausge-
schlossen. So wird Trauer zeitweise gar nicht mehr 
gespürt, da sie im sozialen Gefüge, in dem man sich 
befindet, nicht erwünscht ist. 

	• Projektion: Eigene unerwünschte Eigenschaften wer-
den auf andere übertragen und projiziert. Dies zeigt 
sich etwa in politischen Polarisierungen, bei denen 
gegnerischen Gruppen negative Merkmale zuge-
schrieben werden. Als Beispiel hierfür zeigte eine 
Erhebung des Pew Research Center (2022), dass der 
gleiche Anteil an demokratischen Wählern die Gegen-
partei der Republikaner als „unintelligent“ bezeich-
nete und umgekehrt. Dass es hier zu Konflikten zwi-
schen den beiden Parteien kommen muss, liegt auf der 
Hand. 

	• Schatten-Delegation: Schatteninhalte, die auf jeman- 
den anderen, z.B. ein Familien- oder Gruppenmit-
glied, projiziert werden, können von diesem auch un-
bewusst aufgenommen und stellvertretend ausgelebt 
werden. Es wird dann zum sogenannten „schwarzen 
Schaf“, das anschließend ausgegrenzt werden kann. 
Diese Ausgrenzung hat den praktischen Nebeneffekt, 
dass man sich nun nicht mehr mit den eigenen Schat-
tenanteilen beschäftigen muss, weil sie ge- und ver-
bannt worden sind und so gänzlich aus dem Bewusst-
sein verdrängt werden können. 

	• Identifikation mit dem Schatten: In manchen Fällen 
übernimmt das Individuum mehr oder weniger be-
wusst Schattenhaftes als Persönlichkeitseigenschaf-
ten und stellt sich in dessen Dienst. Ein prominentes 
Beispiel liefert die Serienfigur Walter White aus der 
TV-Serie Breaking Bad (Gilligan 2008), der sich im 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     83

PLENARVORTRAG

Verlauf der Handlung immer mehr mit seinem skru-
pellosen Alter Ego „Heisenberg“ identifiziert und für 
ihn buchstäblich über Leichen geht. 

	• Infektion durch den Schatten: Der Schatten kann 
auch von außen auf einen Menschen einwirken und 
ihn gleichsam infizieren – etwa in Form einer psy-
chischen „Ansteckung“, wie sie beim Phänomen der 
folie à deux/folie a plusieurs beschrieben wird. Die 
Realität kann in solchen Fällen verzerrt werden, und 
moralische Schranken können vollständig außer Acht 
gelassen werden, wie es im Film Heavenly Creatures 
(1994) auf Grundlage eines realen Falls in Neusee-
land thematisiert wird. Hier infiziert eine wahnhafte 
Jugendliche ihre beste Freundin, die zu diesem Zeit-
punkt noch gesund ist, mit der Idee, die Mutter der 
Erkrankten sei das Böse schlechthin und verdiene den 
Tod. Beide Protagonistinnen steigern sich in diesen 
Glauben hinein und setzen einen Plan um, die Mutter 
umzubringen. Dieser gelingt tragischerweise. 

	• Schatteninflation: Vogel (2015, 54) beschreibt die-
se extreme Form der Schattenidentifikation treffend: 
“[...] denn hier bricht das Schattenhafte aus seinen 
kollektiven Aspekten direkt durch. Es werden neben 
persönlichen Schattenaspekten auch und v. a. arche-
typische Schattenbereiche aktiviert und erlebt. Die 
Betroffenen fühlen sich meist belebt und großartig 
in der Gleichsetzung ihres Selbst mit dem Schatten-
haften, das dann oft unmenschliche und nicht mehr 
einfühlbare Züge annimmt.“ Dieses Phänomen konn-
te aus Sicht der Referentin beispielhaft in Massenphä-
nomenen wie beim Sturm auf das US-Kapitol im Jahr 
2021 beobachtet werden. 

Nachdem nun eine erste Begegnung mit dem Schatten 
stattgefunden hat, stellt sich die Frage nach dem Umgang 
damit. Die Analytische Psychologie hat hierzu wirksame 
Methoden entwickelt, die im Folgenden grob umrissen 
werden. 

Der Umgang mit dem Schatten in Therapie 
und in der Selbsterfahrung 

Die Auseinandersetzung mit dem Schatten – sei es im in-
dividuellen oder im kollektiven Kontext – stellt eine psy-
chologische Herausforderung dar. Auf den ersten Blick 
wirkt sie belastend oder gar überfordernd. Dennoch ist 
sie aus Sicht der analytischen Psychologie für die per-
sönliche Entwicklung von entscheidender Bedeutung. 
Wie Vogel (2018) betont, kann ein unzureichend integ-
rierter persönlicher Schatten eine Art psychische Bruch-
stelle darstellen, durch die kollektive Schattenaspekte 

eindringen können. Die möglichen Auswirkungen sind 
im vorherigen Absatz eingehend beschrieben worden 
und zeigen die potenziell gefährlichen Konsequenzen 
des Nichtbeachtens des eigenen Schattens auf. Die indi-
viduelle Schattenarbeit kann somit auch als Schutz vor 
destruktiven inneren und äußeren Dynamiken verstanden 
werden. Nebenbei setzt sie auch gebundene Energie frei, 
die im Anschluss konstruktiv und im Dienste der eigenen 
Lebensziele genutzt werden kann. 

Selbstreflexion als Einstieg in die Schatten- 
arbeit 

Als erster Schritt im Umgang mit dem Schatten ist die 
bewusste Wahrnehmung unterdrückter Emotionen – etwa 
Neid – zu nennen. Statt diese Affekte moralisch zu ver-
urteilen oder zu verdrängen, empfiehlt es sich, sie in ih-
rer psychischen Funktion zu verstehen. Am Beispiel des 
Neids auf eine andere Person – etwa wegen ihrer äußeren 
Erscheinung – kann durch Reflexion über die darunter-
liegenden Bedürfnisse (z.B. Wunsch nach Anerkennung, 
Zuspruch oder Zugehörigkeit) ein Transformations-
prozess in Gang gesetzt werden. So kann die auf diese 
Weise freigesetzte psychische Energie im Anschluss in 
konstruktive Bahnen gelenkt werden, beispielsweise zur 
Förderung von Selbstwirksamkeit oder der eigenen Kre-
ativität (Vogel 2015). 

Methoden der Schattenarbeit in der thera-
peutischen Praxis 

In der jungianischen Psychotherapie existieren vielfältige 
Methoden zur Arbeit mit dem Schatten. 
Besonders zentral ist dabei die Arbeit mit Träumen. 
Schattenhafte Figuren erscheinen in Träumen in Form 
von verfolgenden oder bedrohlichen Gestalten. 
In der Methode der aktiven Imagination wird der:die 
Träumer:in angeleitet, sich imaginativ wieder in den 
Traum zu begeben und sich der Schattenfigur bewusst 
zuzuwenden. Bereits eine Symbolische – etwa durch ein 
einfaches „Buh!“ in Richtung des Verfolgers – kann über-
raschende Wirkungen erzielen: Die Bedrohung verliert an 
Macht und ein innerer Dialog mit der Schattenfigur wird 
möglich. In der Interaktion mit dieser imaginären Gestalt 
offenbaren sich oft tiefere Einsichten über unbewusste 
Motive und Entwicklungsblockaden der Klient:innen. 
Die Schattenfigur erweist sich nicht selten als Träger un-
erkannter Weisheit, die Klient:innen hilfreiche Hinweise 
für den weiteren Lebensweg geben kann. 



84     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

Neben der kognitiv-reflexiven Auseinandersetzung bie-
tet sich auch ein kreativer Zugang an: Der Schatten kann 
gezeichnet, modelliert oder in eine szenische Darstellung 
(z.B. als Theaterstück oder Rollenspiel) überführt wer-
den. Diese kreativen Techniken ermöglichen eine spiele-
rische, zugleich aber auch tiefgreifende Auseinanderset-
zung mit verdrängten Persönlichkeitsanteilen sowie eine 
Integration auf körperlicher Ebene. 
Ein weiterer Zugang zur Schattenintegration liegt in 
der Arbeit mit Mythen und Märchen. Diese enthalten 
archetypische Figuren und Handlungsmuster, die sich 
symbolisch auf individuelle Schattenprozesse übertra-
gen lassen. Mithilfe der Beschäftigung mit mythischen 
Erzählungen und Märchen kann ein Zugang zu über-
greifenden Themen wie dem Bösen, der Zerstörung oder 
dem Tod geschaffen werden. Diese vertiefte Auseinan-
dersetzung mit archetypischen Bereichen kann gleich-
sam eine Brücke zwischen bewusster persönlicher Erfah-
rung und kollektivem Unbewussten bilden. Dabei wird 
in der Analytischen Psychologie die hier beschriebene 
Kommunikation zwischen bewusstem Ich und meist im 
unbewussten angesiedelten Selbst (auf der sogenannten 
Ich-Selbst-Achse) als Via Regia zu psychischer Ganzheit 
verstanden. 
Des Weiteren kann die bewusste Konfrontation mit der 
Schattenfigur im Entwurf einer Gegenfigur bestehen, die 
einem beisteht. Diese kann durch innere Dialoge oder 
imaginative Settings (z.B. Imagination eines sicheren 
Ortes oder einer schützenden Helferfigur) in den Dienst 
des Schutzes vor dem Schatten genommen werden. In 
therapeutischen Kontexten zeigt sich dabei häufig, dass 
die mit dem Schatten verbundenen starken Emotionen – 
insbesondere meist als aversiv empfundene Emotionen 
wie Angst, Wut oder Scham – durch imaginative Tech-
niken abgeschwächt werden können, was zu einer Verrin-
gerung des Leidens führt. 
Abschließend lässt sich sagen, dass durch die genann-
ten Techniken die mit dem Schatten verbundenen Emo-
tionen besänftigt und psychische Energie freigesetzt 
werden kann. Denn nun besteht die Möglichkeit, diese 
Energie der Persönlichkeitsentwicklung im Sinne der 
Individuation zur Verfügung zu stellen, was meist mit 
einem neuen Gefühl von Freiheit und Gelassenheit bei 
Klient:innen einhergeht und zu einem sinnhaften Leben 
beiträgt. 
Im folgenden Abschnitt wird nun auf eine Technik der 
Arbeit mit und am Schatten vertieft eingegangen: die Ar-
beit mit Märchen. Dazu bedient sich die Referentin eines 
den Märchen verwandten Erzählkonzepts: des Mythos. 

Das Gesetz des „Großen Friedens“ –  
Geglückte Schattenintegration? 

In der Tradition der Analytischen Psychologie nach C.G. 
Jung (1928; siehe auch Vogel 2018) stellen Mythen und 
Märchen keine bloßen Erzählungen dar, sondern sind sym-
bolische Ausdrucksformen universeller, archetypischer 
Realitäten. Sie fungieren als narrative Manuale, die – stark 
verdichtet und in manchmal jahrhundertealter Symbol-
sprache verfasst – Hinweise auf innerpsychische Entwick-
lungsmöglichkeiten geben können. Die therapeutische 
Kunst besteht nun nicht zuletzt darin, jene Erzählung zu 
finden, die sinnbildlich zur aktuellen psychischen Situati-
on eines:einer Klienten:in passt. 
Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, ei-
nen solchen Mythos als Spiegel unserer gegenwärtigen 
gesellschaftlichen sowie persönlichen Herausforderungen 
zu deuten. Die Wahl fiel auf den Gründungsmythos der 
Konföderation der Irokesen (sie selbst nennen sich Hau-
denosaunee, was „Menschen des Langhauses“ bedeutet), 
der exemplarisch für Prozesse der Schattenintegration auf 
kollektiver und individueller Ebene gelesen werden kann. 
Ob dieser Mythos tatsächlich als angemessenes symbo-
lisches Pendant zur aktuellen innerseelischen und kol-
lektiven Situation unserer Zeit verstanden werden kann, 
bleibt der Einschätzung der Leser:innen überlassen. Er 
soll lediglich in anschaulicher Weise zu einer fundierten 
Reflexion über die vorher dargestellten Konzepte anre-
gen. 
Die Rückbindung der analytischen Psychologie sowie der 
Psychologie allgemein an indigene Weisheitstraditionen 
ist dabei keineswegs willkürlich, sondern steht in einer 
langen Tradition innerhalb der Disziplin der Psychologie. 
So sammelte C.G. Jung (1961) selbst zentrale Einsichten 
in der Begegnung mit den Taos Pueblo in Nordamerika. 
Auch Abraham Maslow ließ sich mutmaßlich bei der Ent-
wicklung seiner Bedürfnispyramide von den Strukturen 
und Werten der Siksika (Blackfoot) inspirieren (Bear, Cho-
ate & Lindstrom 2022). Und Größen wie Erik H. Erikson 
(1963), seinerseits ein Schüler psychoanalytischer Schu-
len, bezog intellektuelle Anregungen aus seiner Auseinan-
dersetzung mit den Oglala-Lakota und den Yurok (leider 
dokumentierte er nicht alle seine Quellen systematisch). 
Diese Bezugnahmen verdeutlichen: Das Wissen indi-
gener Kulturen hat in der psychologischen Theoriege-
schichte Spuren hinterlassen, meist jedoch ohne entspre-
chende Anerkennung zu bekommen. Im Sinne dieses 
geistigen Erbes erfolgt nun die Einladung an die Leser-
schaft zu einer mythischen Reise – in das kulturelle und 
spirituelle Gefüge der Haudenosaunee in der Region der 
großen Seen im nordamerikanischen Nordosten. Die 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     85

PLENARVORTRAG

Irokesen-Konföderation ist nicht nur politisch und histo-
risch bemerkenswert, sondern auch für das Verständnis 
innerpsychischer Prozesse aufschlussreich: So erzählt ihr 
Gründungsmythos von einem Weg der inneren und äu-
ßeren Befriedung und Allianzbildung mit destruktiven 
inneren und äußeren Kräften – ein Weg, der in vielerlei 
Hinsicht als Metapher für einen gelungenen Umgang mit 
dem Schatten gelesen werden kann. 
Im Folgenden wird der Mythos der Gründung der Haude-
nosaunee-Konföderation nach Leon Shenandoah (1994, 
9ff) verkürzt zusammengefasst und anschließend im 
Lichte jungianischer Psychologie gedeutet – mit dem 
Ziel, das transformative Potenzial aufzuzeigen, das er 
für die Schattenarbeit in der heutigen Welt bereithalten 
könnte. 
„In einer Zeit großer Gewalt und vieler Kriege unter 
den Haudenosaunee wurde ein Friedensprophet namens 
Deganawida/Tekanawí:tah vom Schöpfer gesandt, um 
Frieden zwischen den Völkern zu stiften. Er begann seine 
Reise bei den Mohawk und überzeugte neun Anführer der 
von Terror geschüttelten Nationen durch die Darlegung 
seiner Friedensbotschaft, ein friedliches Leben anzustre-
ben. In seiner Mission unterstützt wurde er von Hiawa-
tha/Aiionwatha , einem Mann der Onondaga, der großes 
persönliches Leid durch die Gewalt eines Kriegsführers 
aus seinem eigenen Volk erlitten hatte und sich dennoch 
dem Frieden verschrieb. 
Gemeinsam verbreiteten sie die Botschaft des „Gesetzes 
des großen Friedens/Kayanerekó:wa” bei den Oneida, 
Cayuga und Seneca, die sich alle relativ schnell und 
widerstandslos dem Friedenspropheten und Hiawatha/
Aiionwatha anschlossen. Nur Tadodaho/Atatarho , ein 
mächtiger und böser Zauberer und Kriegsführer der 
Onondaga, widersetzte sich. Er lebte isoliert von seiner 
Gruppe in einem Sumpfgebiet, körperlich und seelisch 
vom Bösen gezeichnet. 
Durch die Weisheit einer Frau namens Jigonhsaseh/
Tsikonsaseh schliesslich, die als „Mutter der Nationen“ 
bekannt wurde, entstand ein Plan, Tadodaho/Atatarho 
friedlich zu stimmen. Mit Hilfe heilender Kräutermi-
schungen von Hiawatha/Aiionwatha wurde er schließlich 
geheilt und zur Umkehr bewegt. Fortan übernahm er eine 
wichtige Rolle im neu geschaffenen Rat der Häuptlinge 
als Hüter des inneren Feuers, eine Aufgabe die der Frie-
densprophet ihm zuschrieb. Er wurde zum wichtigsten 
Oberhaupt der Konföderation der Haudenosaunee. 
Der Große Rat der fünf (heute sechs) Nationen konnte so 
gegründet werden– bestehend aus 50 Männern, ausge-
wählt von den Clanmüttern. Entscheidungen müssen seit-
her einstimmig im Sinne des Friedens getroffen werden 
– auch zum Wohle kommender Generationen.“ 

Innerpsychische Deutung des Mythos auf 
Subjektstufe 

In der analytischen Psychologie wird mit Deutungen von 
Mythen und Märchen oftmals ähnlich verfahren wie mit 
der Deutung von Träumen. Dies hat den Vorteil, dass die 
Figuren und Szenen eines Mythos/Märchens für den Le-
ser/die Leserin sehr viel greifbarer werden können. 
Eine erste Form der Traumdeutung erfolgt auf der Sub-
jektstufe. In dieser Herangehensweise werden alle Fi-
guren, Requisiten und Szenen als innere Anteile und 
innerpsychische Prozesse des Träumers angesehen. Nun 
besteht bei Märchen und Mythen meist die Schwierigkeit, 
einen Repräsentanten des Traum-Ichs zu finden, der als 
Hauptfigur im Traum agiert, und dessen 
Betrachtungsweise des Traumgeschehens als zentral an-
zusehen ist. Im Beispiel des Gründungsmythos der Hau-
denosaunee wird in den meisten Versionen der Mann 
Hiawatha als Hauptfigur verarbeitet, daher dient er hier 
als Repräsentant des Traum-Ichs. Folglich kann der Frie-
densprophet Deganawida als Lichtanteil dieses Traum-
Ichs angesehen werden, und der leidbringende Kriegs-
führer und Zauberer Tadodaho (ebenfalls aus demselben 
Volk wie Hiawatha stammend) als Schattenanteil. Beide 
Anteile verkörpern nicht nur narrative Gegenspieler, son-
dern repräsentieren archetypische Pole des Menschseins 
– Licht und Schatten, Integration und Spaltung, Heilung 
und Zerstörung. 
Der Friedensstifter erscheint im Mythos als personifizierte 
archetypische Lichtfigur: friedvoll, mitfühlend, großzü-
gig, politisch geschickt. Er wird von seiner Gemeinschaft 
geschätzt und anerkannt. In ihm verbindet sich das Bild 
des spirituellen Lehrers mit dem des Heilers – in mancher 
Hinsicht weist seine Figur Züge einer Christusfigur auf, 
eine Parallele, die von irokesischen Wissenschaftlern oft 
gezogen wird (siehe z.B. Doxtater). 
Sein Gegenspieler Tadodaho verkörpert den Schatten in 
seiner extremen Ausprägung: grausam, sadistisch, macht-
hungrig. Er ist körperlich und psychisch krank und ein 
gefürchteter Paria, der zurückgezogen und vereinsamt 
in einem Sumpf lebt, was auf innerpsychischer Ebene 
als Symbol des inneren Stillstandes, aber auch der Ver-
bindung zu „ursprünglicher Trieb- und Instinktkraft“ 
(Kuptz-Klimpel 2023) gedeutet werden kann. Tadoda-
ho scheint gleichsam wie der Sumpf geworden zu sein: 
unbeweglich, verbittert und gefangen in den morastigen, 
schattenhaften Tiefen seiner eigenen Seele. 
Die anschließende Wendung des Mythos liegt nun in 
der Möglichkeit der Transformation durch Dialog, ähn-
lich der vorher beschriebenen jungianischen Dialogisie-
rungstechnik mit dem Schatten. In dieser Konversation 



86     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

begegnet der Friedensstifter Tadodaho nicht mit Druck 
und Zwang, Vorwürfen oder Manipulation, sondern mit 
Mitgefühl und strategischem Geschick, unterstützt und 
teilweise geführt von einer ebenso weisen Frau namens 
Jigonhsaseh. Er erkennt, dass Tadodaho seine Macht 
nicht einfach aufgeben wird. Er kann nicht unterworfen 
werden. Seine Macht muss gleichsam gewandelt werden, 
um ihre Destruktivität zu verlieren. In einem Akt der Um-
lenkung dieser Macht – ähnlich wie bei der japanischen 
Kampfkunst des Aikido, bei welcher der Angriff des 
Gegners am Attackierten vorbeigelenkt wird – überträgt 
er Tadodaho eine zentrale Aufgabe im neuen politischen 
Gefüge, das er aufstellt: die des Hüters des inneren Rats-
feuers, und damit die Schlüsselposition als Führer und 
Friedenshüter der fünf (später sechs) Nationen. 
Diese symbolische Geste ist von großer psychologischer 
Bedeutung. Sie impliziert, dass selbst jene Kräfte, die zu-
nächst als destruktiv erscheinen, durch Anerkennung und 
Einbindung eine Umwandlung erfahren können, was ih-
nen erlaubt, eine lebensförderliche anstatt einer zerstöre-
rischen Funktion übernehmen zu können. Innerpsychisch 
betrachtet kann das „innere Feuer“ für eben diese lebens-
bejahende Energie sowie für seelische Ganzheit stehen. 
Tadodaho wird somit nicht vernichtet, sondern transfor-
miert. Und so wird er zum unersetzlichen Teil einer neuen 
Ordnung des (inneren) Friedens. 
In diesem Kontext findet sich eine poetische Fußnote in 
der Flagge der irokesischen Liga, die das Symbol der 
Konföderation zeigt: Dreht man sie um, so ähnelt das zen-
trale Emblem – den Friedensbaum darstellend, unter wel-
chem der große Frieden geschlossen wurde – der Form 
eines Herzens (Hill 2016). Ob Zufall oder Absicht – es 
verweist auf die Essenz des Mythos: Die Integration des 
Schattens kann nur durch Anerkennung des Standpunktes 
des Schattenanteils gelingen, sowie durch die Akzeptanz 
seiner wichtigen Funktion innerhalb der Dynamik der 
Psyche. Nur so kann die Kraft des „Lebensfeuers des 
eigenen Herzens“, die laut dem Mythos im Schatten zu 
finden ist, in positive Bahnen gelenkt werden. 
Noch zu erwähnen sei hier, dass der im Mythos relativ 
kurz dargestellte Prozess der Verwandlung Tadodahos 
wohl eher nur als ein narrativer Kniff zu verstehen ist, 
um die Aufmerksamkeit der Zuhörer aufrechtzuerhalten. 
Denn in Wahrheit dauerte dies lange Zeit (Wallace 1994): 
So besuchte Deganawida Tadodaho über viele Monate, 
um mit ihm zu sprechen und ihn von seinem Friedensplan 
zu überzeugen. 
Gleichsam ist innere Arbeit mit dem Schatten ein eben-
so langwieriger und oftmals mühsamer, aber letztendlich 
lohnenswerter Prozess. 

Realitätsbezogene Deutung auf Objektstufe 

Eine objektstufige Betrachtung des irokesischen Grün-
dungsmythos wiederum lenkt den Blick auf die politische 
und kulturelle Realität der Haudenosaunee-Konföderati-
on – der ältesten kontinuierlich bestehenden Demokratie 
der Welt, deren Ursprünge bis ins Jahr 1142 zurückrei-
chen. Ihre politische Ordnung basiert auf einem föderalen 
Zusammenschluss von ursprünglich fünf, heute sechs 
Nationen, die im „Großen Rat der Häuptlinge“ repräsen-
tiert sind – einem Modell, das später auch maßgeblich 
die Entstehung der US-amerikanischen Verfassung beein-
flusste (Wilfried Laurier University, Indigenous Matters 
Course 2025). 
Tatsächlich luden amerikanische Gründerväter wie Tho-
mas Jefferson und Benjamin Franklin Delegierte der 
Haudenosaunee ein, sich während der Ausformulierung 
der US-amerikanischen Verfassung von ihnen beraten zu 
lassen. Auf ihre Anregung hin wurde dies auch in einer 
Passage der Verfassung dokumentiert (H.Con.Res.331). 
Ihre Faszination galt dabei insbesondere dem konsens-
orientierten Arbeiten des Großen Rates, der ihnen trotz 
großer struktureller Unterschiede zur gesellschaftlichen 
Organisation ihrer eigenen Siedlergemeinschaft als Inspi-
rationsquelle diente. So kann die heute immer noch in der 
irokesischen politischen Struktur bestehende Rolle des 
Tadodaho grob mit der des jeweils amtierenden amerika-
nischen Präsidenten, der Kongress mit dem Großen Rat 
der Häuptlinge und die Richter des Obersten Gerichts-
hofs mit den Klanmüttern gleichgesetzt werden. Bei allen 
Parallelen: einige zentrale Elemente konnten nicht über-
nommen werden. In der irokesischen Gesellschaft besit-
zen die Klanmütter – also weibliche Autoritätsfiguren – 
entscheidende Befugnisse, etwa bei der Ernennung oder 
Absetzung von Häuptlingen. Während die Häuptlinge 
also die Exekutive bilden, übernehmen die Frauen gänz-
lich die Legislative. Diese matriarchalen Strukturen wa-
ren für die patriarchal geprägten amerikanischen Grün-
dungsstaaten allerdings kaum umsetzbar. 
Die irokesischen Frauen sehen sich selbst als Matriar-
chinnen und verhalten sich auch dementsprechend. Die 
hier absichtliche Wortwahl geschieht im Sinne einer „in-
digenous-centered“ vs. „euro-centric“/ euro-zentrischen 
Herangehensweise an die Beschreibung von gesellschaft-
lichen Strukturen indigener Nationen. 
Wie tief verankert und größtenteils unbewusst dieser 
Gründungsmythos im Nationenschatten der USA weiter-
hin zu existieren scheint, wird am Umgang mit aussen- 
und innenpolitischen Konflikten der momentanen Regie-
rung deutlich. So bezeichnete sich der jetzige Präsident in 
seiner zweiten Antrittsrede als „Friedensstifter“ und Ver-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     87

PLENARVORTRAG

einiger und stellt sich somit auf die Seite des Lichtbringers 
und Friedensstifters Deganawida. Dieser war sich des im-
mer präsenten Schattens allerdings stets gewahr und wuss-
te geschickt mit ihm zu verhandeln und umzugehen. Da-
raus resultierte schliesslich der „Grosse Frieden“ für die 
Haudenosaunee, der mehrere Jahrhunderte Bestand hatte. 
Interessant ist, dass ein enger Verwandter der Haudeno-
saunee, und zugleich ein Fremder, diesen beständigen 
Frieden zu ihnen brachte. So sprechen die Huronen, von 
denen der Friedensstifter Deganawida abstammte, einen 
irokesischen Dialekt (Yenne 1988). Und so fragt sich, 
ob auch in der derzeitigen politischen Dynamik das Ein-
greifen eines „verwandten Fremden“ von Nöten sei. Hier 
kann man an den neu gewählten Papst Leo XIV. denken, 
der ebenfalls in seiner Antrittsmesse von „Frieden in der 
Welt“ sprach. Tatsächlich benutzte er das Wort „Frieden“ 
insgesamt zehnmal in besagter Rede. Dabei ist seine 
Herkunft interessant: Papst Leo XIV. ist gebürtiger US-
Amerikaner, besitzt aber auch die peruanische Staatsbür-
gerschaft und hat kreolische, also letzten Endes auch afri-
kanische Wurzeln. Somit ist er mit der amerikanischen 
Gesellschaft gut vertraut, und ist dennoch geprägt von 
vielen Jahrzehnten im Ausland sowie seiner multikultu-
rellen Herkunft, was ihn seiner Ursprungsnationalität po-
tenziell ein Stück weit entfremdet hat. 
Und so bleibt die Frage zunächst bestehen, wie sich das 
Pendel zwischen Licht und Schatten auf der heutigen 
Weltbühne „einpendeln“ wird. Einen Hinweis auf die Lö-
sung können die symbolisch zu verstehenden Verhand-
lungen zwischen Deganawida und Tadodaho geben. 

Den kollektiven Schatten integrieren 

Vor den oben ausgeführten historischen und zeitgenös-
sischen Hintergründen und Fragestellungen gewinnt der 
Mythos um Tadodaho potenziell neue Relevanz für die 
heutige Zeit: Er kann als Symbol des kollektiven Schat-
tens gedeutet werden – nicht nur innerhalb des Mythos, 
sondern auch im Spiegel aktueller gesellschaftlicher und 
politischer Herausforderungen. Die Figur des Tadodaho 
steht hier für destruktive, spaltende Kräfte in Gesellschaft 
und Seele, die gleichzeitig über ein enormes psychisches 
und energetisches Potenzial verfügen. Die zentrale Fra-
ge, welche der Mythos zu beantworten versucht, lautet: 
Wie kann eine demokratische Ordnung mit ihren eigenen 
destruktiven Anteilen – mit ihrem Schatten – umgehen? 
Die Antwort des Mythos verweist auf eine Haltung, die 
auch die analytische Psychologie vertreten würde: Nicht 
Verdrängung oder Bekämpfung des Schattens, sondern 
seine Anerkennung und Verbrüderung mit demselben 

(Peavey 1991) führen zur Integration von ungel(i)ebten 
und potenziell destruktiven Schattenanteilen. Der My-
thos zeigt: Transformation geschieht dort, wo der Schat-
ten nicht ausgeschlossen, sondern gehört wird. Tadodaho 
wird nicht entmachtet, sondern erhält eine zentrale Auf-
gabe – er wird zum Hüter des inneren Feuers. Das de-
struktive Potenzial wird so in eine lebensdienliche Funk-
tion überführt. 
Diese Sichtweise findet Entsprechung in C.G. Jungs Idee, 
dass wahre Selbstwerdung nur über die Auseinanderset-
zung mit dem eigenen Schatten möglich ist (1973, GW 
10, §872): „Einen Menschen seinem Schatten gegenüber-
zustellen, heißt ihm auch, sein Licht zu zeigen. [...] Wer 
zugleich seine Schatten und sein Licht wahrnimmt, sieht 
sich von zwei Seiten – und kommt damit in die Mitte.“ 
Diese Haltung fordert heraus: Sie verlangt, mit Positi-
onen und Kräften in Dialog zu treten, die den eigenen 
bewussten Werten oft diametral widersprechen. Sie ver-
langt, die Gegensätzlichkeit im Innen und Außen auszu-
halten, statt sie zu verdrängen oder zu projizieren. Wie 
Längle (2025) im Rahmen existenzanalytischer Konflikt-
modelle betont, entsteht konstruktiver Dialog nicht durch 
Unterwerfung, sondern durch die Anerkennung der Un-
terschiedlichkeit – ein Prinzip, das sich auch im Mythos 
der Haudenosaunee wiederfindet. 
Ein künstlerischer Ausdruck dieser Spannung findet sich 
im Werk des Musikers Robbie Robertson, der selbst 
Angehöriger der Mohawk und Cayuga war. In seinem 
Kinderbuch Hiawatha and the Peacemaker (Robertson 
2015) verarbeitet er den Mythos des Friedensstifters, den 
er als Kind gehört hatte. Bezeichnenderweise schrieb er 
viele Jahrzehnte früher ein einflussreiches Lied, in dem 
der Ansatz der Verbindung von Licht und Schatten, die 
in der Geschichte zu finden sind, seinen Ausdruck findet. 
The Night They Drove Old Dixie Down (Robertson 1969) 
steht im Kontext des amerikanischen Bürgerkriegs und 
erzählt aus der Perspektive eines Soldaten der Südstaaten, 
der tiefes Leid durch die Armeen der Nordstaatler erfah-
ren hat. Diese Litanei wird schließlich von einer hymnen-
artigen Passage durchbrochen, die den Sieg der Yankees 
feiert. Im Refrain bleibt schlussendlich offen, wer spricht 
– das Opfer oder der Sieger. Gerade diese Ambivalenz ist 
es, die es dem:der Zuhörer:in ermöglicht, sich zwischen 
den Gegensätzen zu bewegen – ohne sich auf eine Seite 
festlegen zu müssen. So kann ein Gefühl der Kohärenz 
entstehen, welches dem Zuhörer erlaubt, das Lied trotz 
seines belastenden Themas zu genießen – und vielleicht 
sogar mitzusingen. Diese musikalische Überwindung der 
Gegensätze kann als Ausdruck jenes inneren Prozesses 
verstanden werden, den auch der Mythos und die ana-
lytische Psychologie im Konzept der Schattenintegration 



88     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PLENARVORTRAG

beschreiben: die Bewegung zwischen Licht und Schatten, 
zwischen Konflikt und Integration. 
Sie erinnert uns daran, dass Ganzheit – oder nach Jung 
der Individuationsweg selbst – nicht in der Eliminierung 
des Gegenteils liegt, sondern im gleichzeitigen Bestehen 
zweier Wahrheiten, zweier Kräfte, zweier Perspektiven, 
die gleichberechtigt nebeneinander existieren können 
und dürfen. 

Literatur 

Bear R, Choate P W& Lindstrom G (2022) Reconsidering Maslow and the 
hierarchy of needs from a first nations’ perspective. Aotearoa 
New Zealand Social Work, 34(2), 30–41 

Doxtater M (o.D.) A Gift from the Peacemaker. Reading the ancient Iroquo-
ian Laws, The Observer, p. 43-44. https://images.ourontario.ca/
Partners/SixNPL/SixNPL003195113pf_0001p.pdf 

Erikson E H (1963) Childhood and Society. Second Edition. New York: 
Norton 

Gilligan V (2008) Breaking Bad. [TV Show]. New York: AMC 
H.Con.Res.331. https://www.congress.gov/bill/100th-congress/house-concur-

rent-resolution/331 
Hill R (2016) Hodinohso:ni Governance & the Great Law of Peace - Conversa-

tions in Cultural Fluency #4. Six Nations Polytechnic. www.youtu-
be.com/watch?v=0DaNMtVANsA 

Jackson P (1994) Heavenly Creatures. Wellington: Wing Nut 
Jung C G (1912) Symbole der Wandlung. Gesammelte Werke, Band. 5. 

Düsseldorf: Walter Verlag 
Jung C G (1921) Psychologische Typen, GW 6, §764. Düsseldorf: Walter 

Verlag
Jung C G (1928) Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewuss-

ten. Gesammelte Werke, Band 17. Düsseldorf: Walter Verlag 
Jung C G (1939) Psychologie und Religion. Gesammelte Werke, Band 11. 

Düsseldorf: Walter Verlag 
Jung C G (1950/1995) Aion. Gesammelte Werke, Band 9/2. Ostfildern: Pat-

mos Verlag 
Jung C G (1973/1995) Zivilisation im Übergang, Gesammelte Werke Band 

10, Ostfildern: Patmos Verlag 
Jung CG (1961/2020) Erinnerungen, Träume, Gedanken. Ostfildern: Ver-

lagsgruppe Patmos 
Kuptz-Klimpel A (2023). Sumpf. https://symbolonline.eu/index.php?title= 

Sumpf 
Längle A (04.05.2025) Der unausweichliche Konflikt. Wie bestehen und bear-

beiten? Kongress der Gesellschaft für Existenzanalyse. Salzburg. 
https://www.existenzanalyse.org/wp-content/uploads/ 2025-5- 
4-GLE-Salzburg-Konflikt-handout.pdf 

Luft J & Ingham H (1955) The Johari window, a graphic model of inter-
personal awareness. Proceedings of the Western Training La-
boratory in Group Development. Los Angeles: University of 
Califorinia

Peavey F (1991) Us and Them. In: C. Zweig & J. Abrams (Eds.), Meeting 
the shadow: The hidden power of the dark side of human nature 
(pp. 195–197). New York: Tarcher Perigree 

Pew Research Center (2022). Republicans and Democrats increasingly cri-
tical of people in the opposing party. https://www.pewresearch.
org/politics/2022/08/09/republicans-and-democrats increasin-
gly-critical-of-people-in-the-opposing-party/ 

Psychologie Heute (04/2025) Meine verborgenen Seiten und ich. Trend 
Schattenarbeit: uns selbst erkunden und freier werden. Wein-
heim: Beltz Verlagsgruppe GmbH & Co. KG

Robertson R. (1969) The Night They Drove Old Dixie Down [Lied]. Up on 
Cripple Creek. Hollywood: Capitol 

Robertson R & Shannon D (2015). Hiawatha and the Peacemaker. New 
York: Abrams Books for Young Readers 

Robertson R (2019). The Shadow [Lied]. Sinematic. Santa Monica: Ma-
crobiotic Records 

Shenandoah L (1994) Foreword. In: P. A.W. Wallace, The Iroquois Book 
of Life. White Roots of Peace, S. 9–13. Santa Fe: Clear Light 
Publishers 

Roesler C (2016) Das Archetypenkonzept C.G. Jungs. Theorie, Forschung 
und Anwendung. Stuttgart: Kohlhammer 

Schnorcks D (2016) Grundlagen der Analytischen Psychologie nach C.G. 
Jung. Lernvideo: Grundlagen der Analytischen Psychologie 
nach C. G. Jung URL: www.youtube.com › watch

Vogel R T (2015) Das Dunkle im Menschen. Stuttgart: Kohlhammer 
Vogel R T (2018) Analytische Psychologie nach C. G. Jung. Stuttgart: 

Kohlhammer 
von Goethe, J W (1889) Götz von Berlichingen mit der eisernen Hand. 

Weimar: Hermann Böhlau. Digitale Volltext-Ausgabe bei Wi-
kisource, URL: https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Se
ite:Goethe_G%C3%B6tz_von_Berlichingen_WA_Bd_8_028.
jpg&oldid=-

Wallace P A W (1994) White Roots of Peace. The Iroquois Book of Life, In: 
Schüler, H. Irokesen. Zur Kultur, Geschichte und Gegenwart. 
Zürich: Michael Imhof Verlag 

Wilfried Laurier University, Indigenous Matters Course, 2025 
Yenne B (1988) Encyclopedia of North American Indian Tribes. New York: 

Gramercy 

Anschrift der Verfasserin: 

Dr. phil. Lea-Sophie Richter

lea.richter.cgjung@gmail.com

https://de.wikisource.org/
https://de.wikisource.org/
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Goethe_G%C3%B6tz_von_Berlichingen_WA_Bd_8_028.jpg&oldid=-
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Goethe_G%C3%B6tz_von_Berlichingen_WA_Bd_8_028.jpg&oldid=-
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Goethe_G%C3%B6tz_von_Berlichingen_WA_Bd_8_028.jpg&oldid=-


EXISTENZANALYSE   42/2/2025     89

SYMPOSIUM „PSYCHOTHERAPIE ERWACHSENE, KINDER & JUGENDLICHE“

Mitten ins Geschehen

„Manuel, du hast unten an die weiße Wand ein Hakenkreuz 
gezeichnet und dazu ,Nazis‘ geschrieben, das war nicht 
cool.“ – Mara, 28 Jahre alt, Diagnose Borderline-Persön-
lichkeitsstörung, Anorexia Nervosa, Cannabis-Abhängig-
keit und polytoxer Konsum (Opiate, Kokain), steht im Zen-
trum eines Stuhlkreises, ihr gegenüber besagter Manuel, 
30 Jahre alt, Diagnose Zwangsstörung, Persönlichkeitsent-
wicklungsstörung, Cannabis-Abhängigkeit und polytoxer 
Konsum (Kokain, Alkohol). Manuel erwidert aufbrausend: 
„Das war nur ein Quadrat“, bevor die Gruppenleitung ins 
Geschehen eingreift, Manuel zurechtweist, Mara anfragt 
und mit ihr gemeinsam eine personalere Konfrontation ent-
wickelt, die ihr Gegenüber am Ende auch annehmen kann. 
Dieser kleine Ausschnitt aus der Hausgemeinschafts-
gruppe, die einmal wöchentlich zur gelebten Praxis der 
Therapiestation Carina in Feldkirch, Vorarlberg gehört, 
soll der Einstieg in eine nähere Betrachtung darüber sein, 
wie Konfrontationen, Konflikte und Spannungen im sta-
tionären Therapiealltag eingesetzt werden können, um 

insbesondere die Positionierungs- und Selbstdistanzie-
rungsfähigkeit zu schulen. 
Konkret soll an dieser Stelle eine streng strukturierte 
Form der Gruppentherapie, die eigens für die Langzeit-
Therapiestation Carina entwickelt wurde, näher vorge-
stellt und vor dem Hintergrund existenzanalytischer The-
orie beleuchtet und begründet werden. 

Stationäre Suchttherapie in der Therapie- 
station Carina

Die Therapiestation Carina ist eine ausgelagerte Abtei-
lung der Sonderkrankenanstalt „Krankenhaus der Stiftung 
Maria Ebene“. Therapeutischer Fokus der Therapiestati-
on Carina ist die längerfristige, stationäre Behandlung 
von suchtkranken Menschen ab dem 18. Lebensjahr. 
Das Therapiekonzept ist ausgerichtet auf die Behand-
lung von bis zu 20 Menschen mit substanzgebundenen 
und substanzungebundenen Abhängigkeitserkrankungen 
mit begleitend bestehender Persönlichkeits- bzw. Per-

WAS ICH DIR SAGEN WILL –
ÜBER DEN EINSATZ VON KONFRONTATION IN DER 

STATIONÄREN SUCHTTHERAPIE
Laura Wolfahrt, Joachim Bitsche, Elsbeth Kohler, Johannes Rauch

Konflikte und Spannungen innerhalb einer therapeutischen Ge-
meinschaft sind unvermeidbar – in der Therapiestation Carina 
in Feldkirch werden diese aufgegriffen, um die Beziehungsfä-
higkeit der Patient:innen zu schulen. Suchtkranke Patient:innen 
mit komorbiden Persönlichkeits- und Persönlichkeitsentwick-
lungsstörungen erlernen mit Hilfe einer streng strukturierten 
Form der Gruppentherapie einen konstruktiven Umgang mit 
Konflikten, der ihre fixierten Erlebens- und Verhaltensmuster als 
Ausgangspunkt nimmt, um ihre Selbstdistanzierungs- und Po-
sitionierungsfähigkeiten zu verbessern. Die Personale Existen-
zanalyse dient als Grundlage für den personalen Ausdruck 
inneren Erlebens, der dem Gegenüber zur Verfügung gestellt 
werden soll. Aber nicht nur der Ausdruck, auch die Annahme 
solcher Rückmeldung wird in der Hausgemeinschaftsgruppe 
der TS Carina eingeübt. Die Hintergründe für diese psychothe-
rapeutische Praxis, die im existenzanalytischen Suchtverständ-
nis und der tiefenpsychologischen Objektbeziehungstheorie, 
die ein Erklärungsmodell für die Entstehung fixierter Erlebens- 
und Verhaltensmuster liefert, liegen, werden beleuchtet, der 
genaue Ablauf beschrieben.

SCHLÜSSELWÖRTER: Konflikte, strukturierte Gruppentherapie, 
Persönlichkeitsstörungen, Persönlichkeitsentwicklungsstö-
rungen, Sucht

WHAT I WANT TO TELL YOU –
ON THE USAGE OF CONFRONTATION IN STATIONARY ADDICTI-
ON THERAPY

Conflicts and tensions within a therapeutic community are 
unavoidable – at the Carina therapy department in Feldkirch 
these are addressed to train the patients’ ability to form rela-
tionships. With the help of a strictly structured group therapy 
approach, addicted patients with comorbid personality and 
personality development disorders learn how to deal with con-
flicts constructively. This “Hausgemeinschaftsgruppe” uses their 
fixed patterns of experience and behavior as a starting point 
to improve their self-distancing and positioning skills. Personal 
Existential Analysis serves as the basis for the personal expres-
sion of inner experience, which is verbalized and thus made 
available to the other person. Not only this expression, but 
also the acceptance of such feedback is practiced at Thera-
piestation Carina. The background of this psychotherapeutic 
practice, which lies in the existential analytical understanding 
of addiction and the psychoanalytical object relations theory, 
which provides an explanatory model for the development of 
fixed patterns of experience and behavior, is illuminated, and 
the precise process is described.

KEY WORDS: conflicts, structured group therapy, personality 
(development) disorders, addiction



90     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PSYCHOTHERAPIE ERWACHSENE, KINDER & JUGENDLICHE“

sönlichkeitsentwicklungsstörung, Essstörung (Anorexie, 
Bulimie, Adipositas), oder anderen psychischen Erkran-
kungen wie Angst oder Depression (Bitsche & Wolfahrt 
2025).
Das Behandlungskonzept ist existenzanalytisch-phä-
nomenologisch ausgerichtet und sieht eine individuelle 
Therapieplanung für jede Patientin / jeden Patienten vor. 
Generell zielt die Behandlung darauf ab, die Grundvo-
raussetzungen (wieder) zu schaffen, die ein dauerhaft 
abstinentes Leben möglich machen: eine solide Alltags-
struktur, gute Beziehungsfähigkeit, Verantwortung für 
sich selbst und das soziale Zusammenleben sowie sinn-
stiftende Tätigkeiten im privaten und beruflichen Bereich.
Die Carina ist eine Langzeit-Therapiestation – üblicher-
weise sind die Patient:innen sechs bis neun Monate stati-
onär untergebracht, manchmal auch länger – sie leben in 
einer therapeutischen Gemeinschaft, nehmen alle Mahl-
zeiten miteinander ein und verbringen den Alltag miteinan-
der. Spannungen, Konflikte und Polarisierungen sind die 
ständigen Begleiter der Patient:innen und des multiprofes-
sionellen Teams (bestehend aus Psychotherapeut:innen, 
Psycholog:innen, Sozialarbeiter:innen, Sozialpädagogen 
und -Pädagoginnen , Krankenpflegepersonal im Nacht-
dienst sowie einem Psychiater). 

Temporäre Abstinenz als Voraussetzung

Eine Voraussetzung für die stationäre Aufnahme ist 
ein abgeschlossener körperlicher Entzug, – d.h. die 
Patient:innen kommen schon abstinent auf die Station. 
Alle Patient:innen verpflichten sich mit der Aufnahme 
zur sogenannten temporären Abstinenz – d.h. für die 
Dauer ihres Aufenthaltes dürfen sie keine Suchtgifte kon-
sumieren und müssen auch ihre Verhaltenssüchte aufge-
ben bzw. einschränken. 
Diese temporäre Abstinenz ist deshalb so wichtig, weil 
das Therapiekonzept auf dem Basistheorem der Existen-
zanalyse beruht – der Existenziellen Dynamik: Allein 
durch das Dasein in der Welt ist der Mensch gefordert 
zu antworten. Damit ist nicht gleich eine komplexe Ant-
wort gemeint (Rauch 2016): Süchtige Menschen haben 
oft schon Probleme mit der basalen Lebenserhaltung – 
viele vernachlässigen die Körperhygiene, ernähren sich 
schlecht und führen ein strukturloses Dasein. Dieses 
Unvermögen, sich für die Anfrage der Welt zu öffnen, sich 
mit der Welt und sich selbst personal abzustimmen und 
dann eine stimmige Antwort zu geben, ist suchtimmanent. 
Alfried Längle schreibt: „Süchtiges Leben ist nicht mehr 
,wesentlich‘, hat kein wirkliches inneres und äußeres Ge-
genüber. Es findet keine Begegnung mehr statt, weil der 

Mensch in sich selbst nicht verankert und für die Realität 
nicht wirklich offen ist.“ (Längle 2015, 17)
Das Therapiekonzept der Therapiestation Carina setzt 
deshalb an der existenziellen Praxis an – der Therapie-
alltag ist so ausgerichtet, dass die Patient:innen gefordert 
sind, den alltäglichen Anfragen des Lebens zu antworten. 
Dies geschieht in den klassischen psycho- und soziothe-
rapeutischen Angeboten, aber auch und im Besonderen in 
der Lebenspraxis: Die Patient:innen erledigen (in Zusam-
menarbeit mit ausgebildeten Soziotherapeut:innen) alle 
anfallenden täglichen Arbeiten zur Selbsterhaltung der 
Hausbewohner:innen und Wartung von Haus und Garten 
sowie dem angegliederten Stallbereich (wo drei Pferde 
und eine Hühnerschar gehalten werden) selbst und z.T. 
eigenverantwortlich – in den so genannten Arbeitsbe-
reichen, denen sie jeweils für einen bestimmten Zeitraum 
zugeteilt werden. Es gibt sechs Arbeitsbereiche: Küche, 
Hausreinigung, Stall, Waschküche, Garten, Werkstatt.
Um zu verstehen, warum Konfrontationen für die Be-
handlung dieser Patient:innen so wichtig sind, ist es zu-
nächst erforderlich, einen Blick auf die Störungsbilder 
zu werfen, die eine konfrontative Arbeit erforderlich ma-
chen.

Dualdiagnosen – Sucht und Persönlichkeit

Grundvoraussetzung für die Aufnahme in die TS Carina 
ist eine Suchtdiagnose. Sucht wird als „Erkrankung des 
Willens“ betrachtet. Dabei ist aber wichtig, zu wissen: 
„Die Sucht passiert nicht gegen den Willen.“ (Längle 
2015, 17) Die Tragik der Sucht ist es, etwas (nämlich die 
Substanz oder das Verhalten) unbedingt zu wollen und 
letztlich doch nicht dahinterzustehen, es im Nachgang 
als unstimmig zu erleben. Das kommt daher, dass in der 
Sucht das Berührtwerden von Werten eingeschränkt ist 
– der Wille ist nicht getragen von einer Emotionalität, 
die offen ist für die Welt und damit für das Angezogen-
sein von Werten. Längle bezeichnet das als „Phänomen 
des entfremdeten Willens“ – d.h. „der Wille ist zwar da, 
aber die Aktivierung der Person und der offene, gefühlte 
Bezug auf die Welt fehlt in ihm weitgehend“ (Längle 
2015, 17).
Dies beschreibt schon im Ansatz die existenziellen Man-
gelsyndrome, die in der Sucht immer vorkommen (Län-
gle 1997): der Wertemangel, der unsichere Grundwert 
und zuletzt auch die Inauthentizität.
Damit eine Sucht entstehen kann, braucht es das Zusam-
mentreffen einer Basisspannung, die ihren Ursprung in 
allen vier Grundmotivationen haben kann und schon vor 
dem Kontakt mit einem Suchtmittel nicht gut beruhigt 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     91

SYMPOSIUM „PSYCHOTHERAPIE ERWACHSENE, KINDER & JUGENDLICHE“

werden kann, mit gewissen Lebenshaltungen – Längle 
beschreibt hier die suchtmachenden Haltungen „Leidver-
meidung“ und „Wunschhaltung“ (Längle 1997, 23). 

Leidvermeidung und Wunschhaltung

So haben suchtkranke Menschen eine Einstellung zu Leid 
und Mühsal, die diese als wertfrei und unnötig betrachtet. 
Das Leid wird abgewehrt, eine personale Auseinanderset-
zung damit findet nicht statt. Es besteht keine Offenheit 
der Welt und ihren Gegebenheiten gegenüber – analog 
zur 1. Grundmotivation erleben wir ein fixiertes Vermei-
dungsverhalten. 
Darüber hinaus leben Suchtkranke in einer unreifen und 
unrealistischen Wunschhaltung nach Glück, für das sie 
aber nicht bereit sind, einen aktiven Beitrag zu leisten 
(Längle 1997). Diese Haltung steht im Widerspruch zur 
existenziellen Dynamik: Das Leben fragt mich an und 
anstatt ihm zu antworten, halte ich ihm Erwartungen und 
Wünsche entgegen. Sich auf einen Kontext auszurich-
ten und dafür auch Mühen auf sich zu nehmen, ist in der 
Sucht nicht möglich (Wolfahrt 2022).

Zugrundeliegende Persönlichkeitsstörung

Die Basisspannung der Carina-Patient:innen ist meist auf 
die der Sucht zugrundeliegende Persönlichkeitsstörung 
zurückzuführen.
Im Unterschied zu Neurosen, bei denen vorwiegend Defi-
zite isoliert auf einer Grundmotivation zu erkennen sind, 
sind bei Persönlichkeitsstörungen alle vier Grundmotiva-
tionen defizitär (Längle 2016). Dies zeigt sich in charak-
teristischen und dauerhaft fixierten Mustern im Erleben 
und Verhalten (also in sogenannten fixierten Coping- 
reaktionen). Existenzanalytisch betrachtet, entsteht die 
Persönlichkeitsstörung durch die Traumatisierung einer 
Grundmotivation (dabei kann es sich um jede der vier 
Grundmotivationen handeln) – sie ist sozusagen „Ein-
trittsstelle“ für die Störung. Durch die Massivität der Ein-
wirkung, die lange Dauer des Stresses und/oder eine vor-
liegende dispositionelle Schwäche kann die Störwirkung 
nicht auf der thematischen Ebene gehalten werden, sie 
erfasst alle anderen mit (Längle 1999). Die erste Erschüt-
terung bleibt aber dominant, stellt den Störungsschwer-
punkt dar.
Unter den Patient:innen der Therapiestation Carina fin-
den sich vor allem Persönlichkeitsstörungen des Selbst, 
die immer ein Hauptthema auf der 3. Grundmotivation 
aufweisen. Die Hauptnebenthemen bewirken die Ausfor-

mung der Störung in ihrer besonderen Weise, je nachdem, 
ob die/der Behandelte es mit histrionischer, emotional in-
stabiler, narzisstischer oder paranoider Persönlichkeits-
störung zu tun hat.

Beziehung im Fokus – Therapie in der Gruppe

Wichtig bei der Behandlung dieser Patient:innen ist es, 
den Fokus darauf zu legen, dass sie beziehungsfähiger 
werden.
So haben etwa die meisten Substanzen, die landläufig 
als Suchtmittel bezeichnet werden, eine starke Sofort-
wirkung auf die Dopamin-Achse oder auf das endogene 
Opioidsystem des Gehirns. Sie wirken also auf die kör-
pereigenen Motivationssysteme, das sogenannte Beloh-
nungszentrum (das tun übrigens auch soziale Medien 
oder das Glücksspiel). Wenn keine Sucht im Spiel ist, 
sind die natürlichen Ziele dieser Motivationssysteme 
nichts anderes als soziale Gemeinschaft und gelingende 
Beziehungen zu anderen Individuen (Bauer 2019). D.h., 
wenn Erfüllung und Glück, wie sie im Rauschzustand zu-
nächst tatsächlich erlebt werden, ohne Substanzkonsum 
generiert werden sollen, lässt es sich nicht vermeiden, so-
ziale Beziehungen in den Fokus zu rücken. 
Menschen mit Persönlichkeitsstörungen haben Schwierig-
keiten, erfüllende Beziehungen zu leben. Gerade die häu-
fig vorkommenden Persönlichkeitsstörungen des Selbst 
entstehen, wenn ein Kind wiederholt und in hohem Maße 
die Erfahrung macht, dass es in seinem So-Sein nicht be-
achtet wird, man ihm nicht gerecht wird und/oder es in sei-
nem Eigenen nicht geschätzt wird. Durch diese wiederhol-
ten, massiven Erfahrungen kann sich im heranwachsenden 
Kind kein konsistentes Bild von sich selbst etablieren, es 
kann sich nicht auf das Eigene beziehen. Buber schreibt: 
„Der Mensch wird am Du zum Ich“ (Buber 1962, 32) – 
wir brauchen die Entwicklung eines konsistenten Selbst-
bildes, um das Ich zu generieren. Dementsprechend sind 
bei Selbststörungen die Hauptfunktionen des Ich gestört 
– die Bildung eines eigenen, personalen Willens auf Basis 
einer Abstimmung mit der Welt und der eigenen Person, 
ist (gerade in Stresssituationen) nicht mehr möglich. Die 
Schutzstrategien der Psyche, die Copingdynamiken, über-
nehmen – und diese zeigen sich auch und v.a. im Bezie-
hungsverhalten.
Um das Beziehungserleben von Menschen mit Persön-
lichkeitsstörungen, insbesondere Borderline-Persönlich-
keitsstörungen, besser zu verstehen, lohnt sich ein Blick 
auf die Erkenntnisse der tiefenpsychologischen Objektbe-
ziehungstheorie – v.a. der übertragungsfokussierten Psy-
chotherapie. So wird dort die Identitätsdiffusion als Folge 



92     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PSYCHOTHERAPIE ERWACHSENE, KINDER & JUGENDLICHE“

unterentwickelter Selbst- und Objektbeziehungsrepräsen-
tanzen beschrieben: Kleinkinder bis zum Alter von etwa 36 
Monaten können stark frustrierende oder erfreuliche Er-
fahrungen mit ihren primären Bezugspersonen noch nicht 
integrieren– sie können sie nicht in ein ausgewogenes, 
ambivalentes Bild von anderen zusammenbringen; die ne-
gativen Erfahrungen (wie Hunger, Schmerzen, Alleinsein) 
werden als zu überschwemmend erlebt – dies kann beim 
Kleinkind noch nicht dadurch ausgeglichen werden, dass 
es auf die positiven Erfahrungen mit der Mutter, die Mo-
mente des Trosts, des Gehaltenseins zurückgreift. Als vor-
läufiger Schutz der guten Objektbeziehungsdyaden, also 
der guten, sicheren, nährenden Beziehungserfahrungen, 
wirkt der von Melanie Klein beschriebene Mechanismus 
der Spaltung. Ein Kleinkind kann seine Mutter in einem 
Moment als extrem frustrierend wahrnehmen, als versa-
gend oder bedrohlich, es kann zum einen unbändige Wut 
und Aggression verspüren – und die Mutter dann im näch-
sten Moment, wenn die Aggression verzogen ist, wieder 
als beste Mama der Welt erleben. Dank der schützenden 
Spaltung erlebt das Kind hierbei innerlich keinerlei Wi-
derspruch (siehe Dulz, Lohmer, Kernberg et al. 2022). 
Vorteil dieses Mechanismus ist, dass das Kleinkind die 
Bausteine eines sicheren Selbst- und Weltgefühls bewah-
ren kann, indem es die positiven Objektbeziehungserfah-
rungen vor den negativen schützt – auch wenn die Ne-
gativen überwiegen. Das psychische Überleben wird so 
auch bei suboptimalen Bedingungen gesichert.
Nach etwa 36 Monaten kommt es schrittweise zu einer 
Integration dieser positiven und negativen Selbst- und 
Objektrepräsentanzen – aber eben nur bei einer gesun-
den Entwicklung, bei der die positiven Bindungserfah-
rungen überwiegen. Durch die sichere Bindung zu den 
primären Bezugspersonen, die die inneren Zustände des 
Kindes einfühlsam begleiten und seine Affektzustände so 
angemessen „übersetzen“, können die bis dahin getrennt 
gehaltenen Affektzustände zunehmend integriert werden 
– d.h. das Kind erlebt: „Meine Mutter beschützt mich, 
nährt mich, tröstet mich – kann mich aber auch einmal 
schimpfen, mich warten lassen und mich so frustrieren. 
Sie bleibt derselbe Mensch – unsere Beziehung ist kon-
stant und verlässlich. Und ich – ich erlebe mich manch-
mal fröhlich, satt und zufrieden, dann aber auch wieder 
schwach, traurig, alleine – und beides gehört zu mir.“ 

Im Falle von späteren Patient:innen mit Borderline-
Pathologie gelingt laut Objektbeziehungstheorie genau 
dieser Schritt der Integration nicht. Die Erfahrungen, 
die mit den primären Bezugspersonen gemacht werden, 
werden als Dyaden voneinander getrennt gehalten und 
dieses Erleben ist fixiert (siehe Dulz, Lohmer, Kernberg 

2022, 24ff) – dadurch kann es schnell zu Triggersitua-
tionen kommen. So werden Personen, die der Patientin, 
dem Patienten etwa kritisch begegnen, schnell als Verfol-
ger oder Angreifer (wie z.B. in Abb.2, Dyade a1) erlebt. 
Sich selbst erlebt die Patientin als missbrauchtes Opfer, 
das Angst empfindet. Diese Art von Trigger löst hohe An-
spannung und Stress aus. Es ist gar nicht mehr möglich, 
zu erleben, dass die Kritik eventuell gut gemeint war, 
die erlebte Bedrohung durch den Rückgriff auf das un-
reife Projektions- oder Spaltungs-Muster ist zu hoch. Es 
ist nachvollziehbar, dass sich das auch im Verhalten der 
Patient:innen zeigt.

Abb. 1: Selbst- und Objektrepräsentanzen bei „gesunder“ Persön-
lichkeitsorganisation (Dulz, Lohmer, Kernberg et al. 2022, 23) 

Abb. 2: Selbst- und Objektrepräsentanzen bei Borderline-Persön-
lichkeitsorganisation (Dulz, Lohmer, Kernberg et al. 2022, 25)

Legende:
O = Objektrepräsentanz
S = Selbstrepräsentanz
+ = positive Aspekte
 – = negative Aspekte
S1 = missbrauchtes Opfer
S2 = schwaches, unterwürfiges Kind
S3 = abhängiges Kind
O1 = sadistischer Angreifer
O2 = mächtiger, kontrollierender Vater
O3 = ideale, fürsorgliche Mutter
a1 = Angst
a2 = Wut
a3 = Liebe



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     93

SYMPOSIUM „PSYCHOTHERAPIE ERWACHSENE, KINDER & JUGENDLICHE“

Konfrontationen in der Hausgemeinschafts-
gruppe

Es sind naturgemäß auch diese fixierten Erlebens- und 
Verhaltensmuster, die bei 20 Patient:innen unterschied-
lichen Alters mit Persönlichkeitsstörungen, die meisten 
von ihnen seit Jahren erstmals abstinent, in einer thera-
peutischen Gemeinschaft zu Konflikten führen. 
Yalom schreibt dazu: „Konflikte lassen sich in keiner 
Gruppe vermeiden – wenn man sie verleugnet oder un-
terdrückt, manifestieren sie sich ohne Ausnahme auf in-
direkte, quälende und oft hässliche Weise.“ (Yalom 2016, 
403)
In der Therapiestation Carina beobachten wir häufig, dass 
latente (aber nicht verbalisierte) Spannungen und Kon-
flikte innerhalb der Patient:innengruppe zu Spaltungs-
mechanismen im Team führen. Es bilden sich mitunter 
regelrechte Lager, die einem Patienten/einer Patientin 
mit jeweils entgegengesetzter Haltung begegnen und 
über den Verlauf der Therapie in Uneinigkeit geraten. 
Dies erklärt sich daraus, dass Patient:innen mit schweren 
Psychopathologien (wie Persönlichkeitsstörungen) dazu 
tendieren, ihre primitiven Abwehrmechanismen und In-
teraktionen im sozialen Umfeld zu inszenieren. Sie lagern 
so ihre intrapsychischen Konflikte in die unmittelbare 
(Krankenhaus-)Umgebung aus (Dulz, Lohmer, Kernberg 
et al. 2022). Diese Spannungen und Konflikte offen zu 
legen, das Beziehungsverhalten der Patient:innen zu spie-
geln und ihre fixierten Erlebensmuster so zu explorieren, 
ist dementsprechend nicht nur für die individuelle Thera-
pie unabdingbar, sondern sorgt auch direkt dafür, Spal-
tungstendenzen in der Patient:innengruppe und im thera-
peutischen Team zu klären und aufzulösen. 

Angewandte Konfliktkultur

Die wöchentliche Hausgemeinschaftsgruppe wurde in 
den 1990er-Jahren durch den ehemaligen Leiter Johannes 
Rauch und seine Stellvertreterin Elsbeth Kohler etabliert. 
Es handelt sich bei der Gruppe um ein streng struktu-
riertes Gruppenangebot mit folgenden Zielen:
Die verdeckten und offenen Konflikte der Patient:innen 
untereinander und mit den Mitgliedern des professio-
nellen Teams sollen offen gelegt und geklärt werden – 
auch um den Alltag in der Station mit seinen Arbeitsbe-
reichen aufrechterhalten zu können.
Für die Therapie der Patient:innen ist es unabdingbar, 
dass ihnen ihre fixierten Verhaltensmuster gespiegelt und 
dann dem bewussten Verstehen zugeführt werden. Nur so 
kann ein Abstand zu diesem Verhalten etabliert und die-

ses dann bewusst, willentlich verändert werden. Dieser 
Prozess wiederum führt zu neuen Erfahrungen, die Aus-
wirkungen auf das fixierte Erleben haben werden.
Yalom beschreibt in seinem Standardwerk zur Gruppen-
psychotherapie wesentliche Fähigkeiten, die er als Vo-
raussetzung dafür betrachtet, an einer Gruppentherapie 
teilzunehmen: „Der Patient muss bereit und in der Lage 
sein, das eigene interpersonale Verhalten zu untersuchen, 
sich in der Gruppe zu offenbaren und Feedback zu ge-
ben und anzunehmen“ (Yalom 2016, 266) – exakt dieses 
Können wird in der Hausgemeinschaftsgruppe entwickelt 
und geschult. Sie ist also unabdingbar für die Therapie in 
der Gruppe, die in der Carina angeboten wird.

Phasen der Gruppe

Für das Team der Carina hat die Hausgemeinschafts-
gruppe drei Phasen, die sich jede Woche wiederholen. 
Üblicherweise findet die Gruppe donnerstags statt. Es 
gibt sowohl im Team als auch in der Patient:innengruppe 
eine Vorbereitungsphase, die Gruppe selbst als Durch-
führungsphase und danach eine Phase der Analyse oder 
Aufbereitung.

Die Vorbereitung der Patient:innen findet in den Tagen 
vor der Gruppe statt – sie sind angewiesen, Konfliktsitu-
ationen, freudvolle Erfahrungen, Irritationen etc. wahrzu-
nehmen und im Sinne der Prozessschritte der Personalen 
Existenzanalyse nach Längle für eine Gegenüberstellung 
vorzubereiten. 
Die Patient:innen bereiten die Konfrontationen entweder 
selbstständig oder mit Hilfe der Sozio- und Psychothera-
pie vor.
Das Team findet sich 15 Minuten vor der Durchführung 
zusammen und sammelt Erfahrungen und Eindrücke 
aus der vergangenen Woche. Es wird besprochen, ob 
vorbereitete Konfrontationen bekannt sind und ob die 
Durchführung dieser zu zusätzlichen Konfliktsituationen, 
Rückfälligkeit, Kränkung oder gar dadurch ausgelöste 
suizidale Krisen führen kann. Das Team versucht, sich 
auf diese Herausforderungen einzustellen, um sie (ggf. 
nach der Gruppe) gut abfangen zu können. Auch team-
seitig werden Gegenüberstellungen vorbereitet, um auf 
Strukturverfehlungen oder problematisches Beziehungs-
verhalten hinzuweisen. 
Die Gruppe ist in zwei Teile gegliedert – im ersten Teil 
konfrontieren sich die Patient:innen untereinander und 
werden von Teammitgliedern konfrontiert. Im zweiten 
Teil kann auch Kritik am Team vorgebracht werden.
Die Patientin, die konfrontieren möchte, steht nun auf 



94     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PSYCHOTHERAPIE ERWACHSENE, KINDER & JUGENDLICHE“

und spricht den Patienten an, der konfrontiert werden 
soll. Es können auch mehrere Patient:innen gleichzeitig 
konfrontiert werden und auch Selbstkonfrontationen sind 
möglich. 

Schritte der Konfrontation

Die eigentliche Konfrontation ist nach den Schritten der 
PEA aufgebaut, nimmt dabei auch Anleihen bei der ge-
waltfreien Kommunikation nach Rosenberg – der Auf-
bau:
Im ersten Schritt wird die Situation möglichst wertfrei 
und neutral beschrieben, analog zu PEA 0 (deskriptive 
Phase).
Im 2. Schritt geht es darum, das eigene (primäre) Gefühl 
wahrzunehmen und zu benennen; im Idealfall wird dieses 
durch die Vorbereitungsphase bereits zu den bestehenden 
Wertbezügen restrukturiert und so auch im Ansatz eine 
innere Stellungnahme gebildet, analog zu PEA1 (phäno-
menologische Analyse) und 2 (authentische Restrukturie-
rung).
Die äußere Stellungnahme, der adäquate Ausdruck, wird 
deutlich, indem eine Erwartung, ein Wunsch geäußert 
wird – analog zu PEA 3 (Selbstaktualisierung).
Nach der Konfrontation setzen sich alle Beteiligten wie-
der und nach einigen Sekunden kann die/der nächste mit 
seiner Konfrontation beginnen.

Konfrontationen empfangen

Auch von den Patient:innen, die Konfrontationen emp-
fangen, wird viel abverlangt: Im Sinne von PEA 0 steht 
die Patientin/der Patient auf und öffnet sich für die Kon-
frontation des anderen. Meist entsteht an dieser Stelle der 
Impuls, direkt auf die Konfrontation zu reagieren – diese 
löst immer auch etwas bei der Patientin/dem Patienten 
aus, der sie empfängt. Um aber nicht direkt ins Coping zu 
verfallen, sind die Patient:innen dazu angehalten, nur bei 
PEA 1 zu verweilen: Sie sind gefordert, wahrzunehmen, 
was die Konfrontation in ihnen macht, ohne dem direkten 
Impuls, zu reagieren, nachzugeben.
PEA 0 und PEA 1 sind bei jeder erhaltenen Konfrontation 
gefordert und es erscheint vielfach schwer, nicht einfach 
zu reagieren oder in einen Gegenangriff überzugehen 
(was angesichts der fixierten Erlebens- und Verhaltens-
muster der Patient:innen nur natürlich wäre).
Der Schritt PEA 2 findet im Anschluss an die Gruppe 
und mit Hilfe der Psychotherapie und Soziotherapie – bei 
fortgeschrittenen Patient:innen auch zunehmend ganz al-

leine – statt. In einigen Fällen wird es so möglich, eine 
innere Stellungnahme zu entwickeln und analog zu PEA 
3 nach einigen Stunden oder Tagen auf den anderen/die 
andere zuzugehen und offenes zu klären.

Mara und ihre Konfrontation

Wenn wir – mit diesem theoretischen Hintergrund – zur 
eingangs beschriebenen Situation zurückkehren, in der 
Mara ihren Mitpatienten Manuel konfrontiert, enthalten 
die Gegenüberstellung und die Reaktion des Konfron-
tierten mit einem Mal viele aufschlussreiche Details. 
Deshalb werfen wir an dieser Stelle einen etwas einge-
henderen Blick auf die Metaebene der Szene: 
Mara beschreibt die Situation in knappen Worten und mit 
der erforderlichen Klarheit, ohne bereits zu werten, PEA 
0 funktioniert also recht gut. Beim Übergang zu PEA1, 
dem Fühlen der primären Emotion, wird es holprig – sie 
sagt: „Das ist nicht cool“, benennt damit kein Gefühl, 
sondern schiebt eine Schein-Stellungnahme in Form ei-
ner Wertung ein. In der Realität schaltet sich an dieser 
Stelle die Gruppenleitung ein, fordert Mara auf, ihr Ge-
fühl zu benennen und fördert damit den Prozessschritt 
PEA 1. Mara antwortet darauf spontan: „Es hat mich wü-
tend gemacht“; auf weiteres Nachhaken der Gruppenlei-
tung wird auch noch PEA3, die äußere Stellungnahme, 
angeregt: „Was wünschst du dir denn von Manuel?“, ist 
die Frage. Mara antwortet der Gruppenleitung daraufhin 
mit „dass er damit aufhört“. Mit diesem Halbsatz bezieht 
sich die Patientin nicht mehr direkt auf ihr Gegenüber, 
den Patienten Manuel. Auch darauf wird sie von der 
Gruppenleitung nochmals hingewiesen, woraufhin sie 
Manuel auffordert, „das“ nicht mehr zu tun: „Manuel, ich 
wünsch’ mir von dir, dass du das nicht mehr machst.“ 
„Das“ meint wohl die Beschreibung aus dem ersten Pro-
zessschritt, das Zeichnen eines Hakenkreuzes und das Auf-
schreiben des Wortes „Nazis“, damit bleibt der Wunsch 
auf der Inhaltsebene, die Patientin wird dabei nicht spür-
bar und auch die Beziehungsebene bleibt ausgeklammert. 
Es wird deutlich, dass sowohl PEA 1, als auch PEA 2 und 
3 Schwierigkeiten bereiten.
Manuel kann seine primäre Emotion nur schwer halten, 
er gerät ins Rechtfertigen und Argumentieren: Auf die 
moralische Zuschreibung „Das ist nicht cool“, reagiert er 
direkt mit einer Rechtfertigung: „Das war ein Quadrat“, 
ruft er, vergisst dabei seine Aufgabe, nicht auf die Kon-
frontation zu reagieren. Nach Maras Aufforderung, „das“ 
nicht mehr zu tun, äußert sich Manuel zum zweiten Mal 
– er erwidert: „Das war aber alles ganz anders.“ Es wird 
sichtbar, dass der Patient wenig Offenheit für sein Gegen-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     95

SYMPOSIUM „PSYCHOTHERAPIE ERWACHSENE, KINDER & JUGENDLICHE“

über bzw. die Konfrontation hat und dass insbesondere 
der Prozessschritt PEA 1 gestört ist – dieser löst sofort 
Copingreaktionen aus.

Diagnostisch ist bei Mara zu beobachten, dass sie die 
Situation klar beschreibt, dann aber aus der Beziehung 
zu sich selbst und zum Gegenüber aussteigen, im Prinzi-
piellen verbleiben würde. Würde sie nicht nach der vor-
liegenden Struktur angeleitet worden sein, wäre der Be-
ziehungsabbruch vorprogrammiert und die Patientin hätte 
sich zwar moralisch über das Gegenüber gestellt, aber 
sich nicht personal positioniert. Der personale Prozess ist 
ab dem Prozessschritt PEA1 blockiert, was Hinweis auf 
eine Persönlichkeitsstörung ist (die die betroffene Patien-
tin auch hat). Woran sie leidet und was sie bewegt, wird 
zunächst nicht sichtbar oder spürbar – mit Anleitung bei 
der inneren Auseinandersetzung ist es ihr aber immerhin 
möglich, zur primären Emotion und zu einem fragmenta-
rischen Ausdruck zu kommen. 
Wichtig bei Mara ist es, auf der grundmotivationalen 
Ebene den Fokus auf GM2 und GM3 zu legen, sie also 
dabei zu unterstützen, in eine Wertberührung zu kommen 
und Selbstwert zu entwickeln, um in der Zukunft irgend-
wann klarer Stellung nehmen zu können.
Manuel indes wird besonders Unterstützung dabei brau-
chen, sich ansprechen zu lassen, und die primäre Emotion 
halten zu können, ohne direkt sein Coping auszuagieren, 
grundmotivational liegt der Fokus daher zunächst auf der 
1. und der 2. GM.

Es zeigt sich schon in dieser beispielhaften Kurzanaly-
se, wie viele Hinweise auf die Störungsthematik einer 
Patientin/eines Patienten schon bei einem kleinen Kon-
flikt gewonnen werden können. Naturgemäß sind sowohl 
Konfrontation als auch Analyse immer nur ein Puzzleteil 
in der gesamten Therapie und erheben keinen Anspruch 
darauf, aus dem Detail valide Rückschlüsse auf das große 
Ganze ziehen zu können. Der Prozess des (strukturierten) 
Konfrontierens, mit aller Vor- und Nachbereitung, ist 
für die Patient:innen der Therapiestation Carina aber ein 
wertvolles Vehikel zum Einüben des personalen Pro-
zesses und deshalb auch in seiner wöchentlichen Wieder-
holung sehr wertvoll. 

Literatur

Bauer J (2019) Wie wir werden, wer wir sind. München: Karl Blessing 
Verlag

Bitsche J, Wolfahrt L (2025) Therapiekonzept der Therapiestation Carina. 
Buber M (1962) Das dialogische Prinzip. Heidelberg: Lambert Schneider, 

8. Auflage 1997
Dulz B, Lohmer M, Kernberg O et al. (2022) Borderline-Persönlichkeits-

störung. Stationäre Übertragungsfokussierte Psychotherapie. 
Göttingen: Hogrefe

Längle A (1997) Das Ja zum Leben finden. In: Längle A, Probst C. (Hg) 
Süchtig sein. Entstehung, Formen und Behandlung von Abhän-
gigkeiten. Wien: Facultas, 13–29

Längle A (1999) Entstehung der Persönlichkeitsstörung aus existenzana-
lytischer Sicht. In: Skripten zum Fachspezifikum – Therapie 
(klin.). Wien: GLE Österreich

Längle A (2015) Die Zustimmung in der Süchtigkeit. In: Existenzanalyse 
32/2, 14–23

Längle A (2016) Existenzanalyse. Existentielle Zugänge der Psychothera-
pie. Wien: Facultas

Rauch J (2016) Lebensbejahung und Lebensverweigerung im praktischen 
Alltag. In: Längle S, Gawel H (Hg.) Themen der Existenz – Exi-
stenz in Themen. Wien: Facultas, 155–161

Wolfahrt L (2022) Dem Leben nüchtern antworten. Abschlussarbeit für die 
fachspezifische Ausbildung in Existenzanalyse. Link: https://
www.existenzanalyse.org/wp-content/uploads/Abschlussar-
beit_Wolfahrt_Letztfassung.pdf 

Yalom I (2016) Theorie und Praxis der Gruppenpsychotherapie. Ein Lehr-
buch. Stuttgart: Klett-Cotta. 12. Auflage 

Anschrift der Verfasser:innen:

Laura Wolfahrt, MSc.
laura.wolfahrt@existenzanalyse.at

Joachim Bitsche, MSc.
kontakt@joachim-bitsche.at

MMag. Elsbeth Kohler

therapie@elsbethkohler.at

Mag. Johannes Rauch

johannes.rauch@existenzanalyse.at

mailto:kontakt@joachim-bitsche.at
mailto:therapie@elsbethkohler.at


96     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „BERATUNG“

Einleitung

Wenn Personen aufgrund einer psychischen Erkrankung 
länger krankgeschrieben sind, kann der Wiedereinstieg 
ins Berufsleben schwerfallen – ganz besonders, wenn die 
Arbeitsstelle bereits verloren gegangen ist und die Be-
lastbarkeit und Arbeitsfähigkeit noch stark eingeschränkt 
sind. Um die Integration zu erleichtern, wurden in der 
Schweiz seit 2008 Integrationsmassnahmen eingeführt, 
die dem Aufbau der Arbeitsfähigkeit dienen und sowohl 
im geschützten institutionellen Rahmen als auch direkt im 
Arbeitsmarkt stattfinden (Schmidlin & Champion 2021). 
Finanziert wird die überwiegende Mehrheit der Mass-
nahmen von der Invalidenversicherung, einer staatlichen 
Sozialversicherung, welche für den Fall von Krankheit 
absichert und mittels Integrationsmassnahmen und Ren-
ten das Fortkommen von Krankheitsbetroffenen sichert. 
Voraussetzungen für die Teilnahme an einem internen 
Aufbautraining beispielsweise sind eine Krankschreibung 
von mindestens sechs Monaten und eine Arbeitsfähigkeit 
von unter 50%. Die Personen starten mit mindestens acht 
Stunden pro Woche in den internen Aufbau, in der Regel 
mit zwei Stunden täglich. Im Verlauf von sechs Monaten 
sollen Präsenz und Arbeitsfähigkeit auf 50% aufgebaut 
werden, damit der weitere Aufbau danach extern im 1. 
Arbeitsmarkt erfolgen kann. Dafür ist das Finden einer 
beruflichen Anschlusslösung notwendig.

Im Rahmen der Trainingsprogramme, die in der privat-
wirtschaftlichen Institution in Zürich, in der ich als Inte-
grationsberaterin tätig bin, im Auftrag der Invalidenversi-
cherung durchgeführt werden, können die Teilnehmenden 
neben dem Präsenzaufbau ihre arbeitsmarktlichen Fähig-
keiten verbessern. Sie arbeiten zu dem Zweck bei Aufga-
ben im Büro, z.B. in der Datenbankpflege oder am Emp-
fang und der Telefonzentrale mit. Zudem übernehmen sie 
manuelle Tätigkeiten in der Holzwerkstatt, im Textilatelier 
oder im Sozialladen und werden dabei arbeitsagogisch an-
geleitet. So können die Integrationsberaterinnen den Teil-
nehmenden Rückmeldung über deren Leistungsfähigkeit 
geben und diese mittels Interventionen gezielt fördern.

Erfolgsfaktoren

Ein wesentlicher Erfolgsfaktor für eine gelingende Wie-
dereingliederung ist die Erwerbssituation vor der Er-
krankung, z.B. ein gutes Ausbildungsniveau und eine 
Erwerbslosigkeit von weniger als einem Jahr. Prädiktiv 
ist außerdem die beobachtete Arbeitsleistung sowie die 
Belastbarkeit am Arbeitsplatz (oder am Trainingsarbeits-
platz). Gesundheitliche Beeinträchtigungen haben laut der 
Studienlage keinen starken Einfluss, außer es handelt sich 
um Negativsymptomatik, welche dem Erfolg abträglich 
ist. Hilfreich sind außerdem gute kognitive Fähigkeiten 

AUF DER SUCHE NACH DEM INNEREN KOMPASS – 
DIALOGISCHER UMGANG MIT GEGENSÄTZEN  

IN DER ARBEITSINTEGRATION
Franziska Linder

Personen, die nach längerer krankheitsbedingter Arbeitsunfä-
higkeit wieder in den Arbeitsmarkt zurückkehren wollen, sind 
mit vielseitigen Herausforderungen konfrontiert. Oft entsteht 
eine Verunsicherung über die eigene Leistungsfähigkeit, an-
dererseits kann auch eine unrealistische Wunschhaltung die 
Folge sein. Dazu kommen neben den weiterhin bestehenden 
gesundheitlichen Problemen häufig finanzielle und psychoso-
ziale Schwierigkeiten sowie im Rahmen der institutionellen Ar-
beitsintegration die Vorgaben von Kostenträgern. Anhand von 
Fallbeispielen wird erörtert, wie Integrationsberaterinnen die 
Klient:innen in diesem Spannungsfeld zu Stellungnahmen und 
einem Entwicklungsprozess anregen können, der gleichzeitig 
an die Realität des Arbeitsmarktes angebunden ist.

SCHLÜSSELWÖRTER: Arbeitsintegration, berufliche Rehabilitati-
on, Dialog, Personale Positionsfindung, Einstellungsänderung 

IN SEARCH OF THE INNER COMPASS – DIALOGICAL HANDLING 
OF OPPOSITES IN WORK INTEGRATION

After a longer period of incapability to work due to illness, per-
sons wishing to reenter the labor market are confronted with 
a wide range of challenges. Frequently, a feeling of insecurity 
develops concerning one’s own performance abilities, on the 
other hand unrealistic wishful thinking may arise as a conse-
quence. Aside from persisting health issues, financial and psy-
chosocial problems often additionally come forth, as well as 
requirements from cost bearers within the framework of insti-
tutional vocational integration. Case studies discuss on how 
integration counselors can encourage clients to take an inner 
position and to enter into a process of development within this 
field of tension, which incorporates labor market reality.

KEYWORDS: work integration, vocational rehabilitation, dialo-
gue, personal position finding, modification of attitude



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     97

SYMPOSIUM „BERATUNG“

sowie die Motivation und Selbstwirksamkeitsüberzeu-
gungen der Teilnehmenden. Im Zusammenhang mit der 
Arbeit mit Jugendlichen, die noch ihren ersten Ausbil-
dungsabschluss anstreben, wurde auch gefunden, dass die 
Sensibilisierung der Arbeitgebenden für die gesundheit-
lichen Probleme zentral für den Erfolg ist (Matschnig et 
al. 2008; Sabatella & Von Wyl 2017; Schmidlin & Cham-
pion 2021). In der Forschung hat sich eine Überlegenheit 
von «first place then train»-Programmen gezeigt. Das sind 
Programme, an denen zuerst ein Arbeitsort gefunden wird, 
und danach der Aufbau vor Ort erfolgt – im Unterschied 
zu Programmen, die zunächst einen internen Aufbau im 
geschützten Rahmen und erst im Anschluss daran eine 
Platzierung im 1. Arbeitsmarkt vorsehen (Matschnig et al. 
2008; Sabatella & Von Wyl 2017; Schmidlin & Champion 
2021). Es gibt aber sicherlich Konstellationen, bei denen 
zuerst ein internes Training empfohlen wird. Von zwei 
solchen Fällen soll im Weiteren berichtet werden.

Gegensätze in der Arbeitsintegration

Personen, die in Arbeitsintegrationsprogrammen aufge-
nommen werden, sind meistens äußerst motiviert, wie-
der arbeiten zu gehen. Sie möchten eine Aufgabe haben, 
eine Tagesstruktur, Geld verdienen, auf eigenen Beinen 
stehen, nicht mehr von Versicherungszahlungen oder der 
Sozialhilfe leben. Gleichzeitig wünschen sie sich auch 
grundlegende Veränderungen in ihrem Erleben und Ver-
halten, wie Stabilität, Angstfreiheit oder Selbstwertgefühl 
und Selbstvertrauen, wie aus einer persönlichen Erhebung 
der Verfasserin aus Startbefragungen von Programmteil-
nehmenden hervorgeht. Die Personen sind oft nach län-
gerer Krankheit verunsichert, was ihre Leistungsfähigkeit 
und ihre Chancen auf dem Arbeitsmarkt betrifft. Manch-
mal ist ihnen die Rückkehr in das bisherige Berufsfeld 
nicht mehr zumutbar oder sie möchten dies aufgrund von 
schlechten Erfahrungen nicht mehr. Hier geht es darum, 
wieder Vertrauen in die eigenen Fähigkeiten aufzubauen.
Teilweise ist auch das Gegenteil der Fall: Personen nei-
gen zu unrealistischen Einschätzungen ihrer eigenen Lei-
stungsfähigkeit oder der Anforderungen der freien Wirt-
schaft. Sie bleiben in einer Wunschhaltung verhaftet und 
sind folglich blockiert, wenn die Wünsche nicht in Er-
füllung gehen. Sie unterschätzen tendenziell ihren eige-
nen Spielraum. Dazu kommen oftmals finanzielle sowie 
psychosoziale Belastungen. Teil der Aufgabe der Integra-
tionsberaterinnen ist in der Regel die berufliche Standort-
bestimmung, die zu Neuorientierung führen kann, oder 
im Fall von Jugendlichen, überhaupt erst zur Berufsfin-
dung und Erstausbildung.

Wünsche vs. Realität – Fallbeispiel Herr F.

Herr F. war beim Start des Integrationsprogramms etwas 
über 30 Jahre alt. Er verfügte über eine Berufsausbildung, 
schloss aber aus, jemals wieder in diesem Berufsfeld tätig 
zu werden, da er sich an früheren Stellen ausgenutzt ge-
fühlt hatte. Beim Startgespräch erzählte er viel und recht 
unstrukturiert. Das blieb einige Zeit so. Er war stark mit 
Themen außerhalb des Beruflichen beschäftigt, unter an-
derem hatte er Schulden und eine schwierige Wohnsitu-
ation. Er sagte von sich selbst, dass seine Befindlichkeit 
starken Schwankungen unterworfen sei. 

Im Training fiel auf, dass er oft sehr emotional wurde – 
vor allem in Situationen, in denen er mit anderen Per-
sonen zusammenarbeiten musste, deren Arbeitsmoral 
ihm nicht zusagte. Darüber hinaus fiel dies auf, wenn er 
Tätigkeiten ausführen musste, die er als nieder ansah oder 
als sinnlos. In Gesprächen nahmen diese Probleme viel 
Raum ein. In der Vorbereitung des Bewerbungsprozesses 
zeigte sich zudem, dass er bei der Organisation der Arbeit 
und der Dateien eher unstrukturiert vorging. Immer wie-
der schwankte er zwischen schierer Panik über seine be-
rufliche Zukunft und schwungvollem Optimismus. Herr 
F. war sehr reflektiert und konnte einige Probleme klar 
benennen und zeigte sich außerdem bemüht, daran zu ar-
beiten, z.B. wollte er sachlicher kommunizieren können. 
Zunächst ging es strukturell gesehen oft um Klärung so-
wie um die Pflege der Voraussetzungen zur ersten Grund-
motivation Schutz, Raum und Halt. Herr F. hatte ein 
ausgedehntes Helfernetz, aber wusste oft nicht, wer sich 
worum kümmerte. Er formulierte es so: «Ich brauche ei-
nen inneren Kompass, aber die vielen Baustellen sind wie 
Magnete, die die Nadel ablenken.» 
Auch Abläufe im Training bereiteten ihm Mühe. Wir ar-
beiteten daran, wie er mehr Ordnung in seine Dateiablage 
bringen konnte. Gleichzeitig war es wichtig, ihn in seinen 
Anliegen ernst zu nehmen und das Gelingende wertzu-
schätzen, wenn es ihm etwa gelang, sachlich zu bleiben. 
Im Prozess ging es wiederholt um den Realitätsbezug. 
Mir fiel auf, dass er sehr klare Vorstellungen von der Welt 
hatte, meist eher negative, und dass er soziale Situationen 
interpretierte, häufig in dem Sinne, dass alle gegen ihn 
seien und ihm schaden wollten. 

Einstellungsänderung (EÄ)

Herr F. hegte den Wunsch, eine weitere Ausbildung zu 
absolvieren. Er stellte sich vor, dass die Invalidenversi-
cherung ihm diese finanzieren würde. Die zuständige 



98     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „BERATUNG“

Eingliederungsfachperson erklärte allerdings in einem 
Standortgespräch, dass zuerst die Arbeitsfähigkeit wie-
derhergestellt werden müsse und ein Quereinstieg erfol-
gen solle. Nach diesem Reality Check könnte allenfalls 
eine Finanzierung geprüft werden. 
Diese Absage beschäftigte Herrn F. nachhaltig. Er kehrte 
immer wieder zu dem Thema zurück und äußerte, dass 
er das Recht auf eine Ausbildung habe. Im Prozess der 
beruflichen Orientierung war er geradezu blockiert. 
Mit der Methode der Einstellungsänderung nach Alfried 
Längle haben wir uns der Einstellung von Herrn F. zuge-
wandt (Längle & Bürgi 2020; Längle S 2001):
«Ohne die gewünschte weitere Ausbildung/Umschulung 
komme ich nicht an mein Ziel.»

1.	 Bewusstmachen der Einstellung/Feststellen der Gül-
tigkeit

2.	 Den Wert der Einstellung ins Erleben bringen
3.	 Beurteilung der alten Einstellung
4.	 Neue Einstellung der Offenheit (phänomenologische 

Haltung)

Im 1. Schritt ging es um die Bewusstmachung der Ein-
stellung, ums Verstehen und die Überprüfung von deren 
Gültigkeit. So fragte ich: «Wie kommen Sie zu dieser 
Einstellung?»
Herr F: «Es ist sicherer mit einer guten Ausbildung auf 
dem Arbeitsmarkt eine Stelle zu finden und zu behalten.» 
Er konnte noch nachschieben, dass es evtl. ohne möglich 
sein könnte, aber er diese Sicherheit brauche. 
Im 2. Schritt ging es um die Erlebnisebene, darum, den 
Wert der Einstellung zu erheben. Es zeigte sich Fol-
gendes: 
Herr F.: «Andere strengen sich viel weniger an und er-
halten trotzdem finanzielle Unterstützung vom Staat.» Es 
ging ihm also u.a. um Gerechtigkeit. 
Zudem:
Herr F.: «Ich möchte nicht wieder ausgenutzt werden und 
habe den besseren Stand mit einem Abschluss als ohne.»
Ich: «Wäre es möglich, es auch anders zu sehen, sich z.B. 
anders gegen Ausnutzung abzusichern?»
Herr F. konnte einiges finden: z.B. einen transparenten 
Arbeitgeber und ein gutes Umfeld zu wählen, eine Stelle 
zu finden, bei der er seine Kenntnisse und Fähigkeiten 
einbringen könnte; das zu machen, was er gut kann.

Es kristallisierte sich heraus, dass er sich einen Bereich 
vorstellen könnte, in dem ein Quereinstieg möglich wäre. 
Wir vereinbarten, dass er für eine erste Erprobung und 
zum weiteren Aufbau der Arbeitsfähigkeit am internen 
Empfang mitarbeiten konnte. 

Im 3. Schritt wendeten wir uns der Beurteilung der alten 
Einstellung zu: 
Ich: «Haben Sie schon mal einen Quereinstieg erlebt?»
Herr F: «Ja, im Call-Center. Ich konnte schnell 
aufsteigen.» Insgesamt war es für Herrn F. aber eine 
schlechte Erfahrung, weil es zu einer Überforderung kam.
Ich: «Könnte es auch anders gehen?»
Herr F. sinngemäss: So weit würde ich es nicht mehr kom-
men lassen, ich bin jetzt an einem anderen Punkt.
Dann folgte die Zuwendung zum Unwerten: 
Ich: «Was würde Ihnen ohne eine Ausbildung genommen 
werden?»
Herr F.: «Eben, ich hätte weniger Sicherheit – und auch 
ein weniger hohes Standing.»
Ich hinterfragte diese absolute Sicherheit: «Wäre es ab-
solut garantiert, dass es mit einer Ausbildung klappt, eine 
Stelle zu finden?»
Herr F.: «Nein.»
Ich: «Was könnte daraus Neues werden?»
Herr F.: «Vielleicht gibt es einen Weg, den ich jetzt noch 
nicht sehe.»
4. Schritt: Dies führte bei ihm zu einer Offenheit, einer 
phänomenologischen Haltung. Wir rundeten mit Fragen 
ab wie: 

«Könnte es auch ein gutes Leben sein, ohne Ausbil-
dung/Umschulung?»
«Wozu wäre es gut? Wofür wollen Sie es tun?»

Diese Werte fand Herr F. schnell auf: 
Auf eigenen Beinen stehen.
Die Beziehung zur Partnerin stärken.

Herr F. war sehr angetan von dieser neuen Offenheit. Er 
hatte einen guten Zugang zu den Werten, konnte vieles 
auffinden und er verstand seine Herausforderung mit 
der Impulsivität zunehmend besser. Er hatte eine stark 
bildliche Art, sich auszudrücken, und verglich seine 
Emotionalität einmal mit einem Schnellzug, der einfach 
durchrast. An dieser Stelle erläuterte ich ihm auch die 
grobe Struktur der Personalen Existenzanalyse (PEA) 
nach Alfried Längle (zit. nach Längle S 2001): Eindruck 
– Stellungnahme – Ausdruck. Und ich regte ihn an, die-
sen Raum zwischen Reiz und Reaktion auszudehnen. Im 
täglichen Training konnte Herr F. dies gut umsetzen und 
einüben. Unsere Zusammenarbeit endete, als Herr F. eine 
Folgemassnahme antreten konnte und es zu einem Wech-
sel der Bezugsperson kam. Er war noch nicht an seinem 
beruflichen Ziel angekommen, aber gut unterwegs. 
Herr F. berichtete beim Abschlussgespräch, dass er immer 
mehr «Herr seiner Lage» sei, allgemein souveräner mit 
Belastungen umgehen könne und zudem mehr Verständ-
nis für andere entwickelt habe. Er hatte eine offenere Hal-
tung, konnte seine Sicht auf die Dinge hinterfragen, war 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     99

SYMPOSIUM „BERATUNG“

weniger in der Vergangenheit verhaftet und mehr auf die 
Zukunft ausgerichtet. 

Verunsicherung vs. Vertrauen – Fallbeispiel 
Frau S.

Frau S. war um die 20 Jahre alt, als ich sie kennenlernte. 
Sie hatte ihre Ausbildung aus gesundheitlichen Gründen 
unterbrochen und verfolgte das Ziel, diese noch abzu-
schließen, allerdings bei einem anderen Arbeitgeber. Sie 
litt unter einer Panikstörung, Depressionen und einer Bor-
derline-Persönlichkeitsstörung. In ihrer Ausbildung hatte 
sie zudem ein Burnout erlitten. Den Aufbau gestalteten 
wir wegen immer wieder auftretender Schmerzen und 
einer starken Verunsicherung langsam. In Kontakt mit 
Frau S. war die Verunsicherung tatsächlich stark spürbar. 
Sie brauchte viel Bestärkung und konstantes Feedback. 
Auffällig war es für mich, dass ihre Verunsicherung in 
völligem Kontrast zu ihrer herausragenden Leistung in 
vielen Arbeitsbereichen stand. Sie selber konnte dies zu 
Beginn allerdings keineswegs so sehen. Ein weiterer Ge-
gensatz war, dass Frau S. vieles anpacken konnte, gleich-
zeitig aber zur Vermeidung neigte. 
Zu Beginn der Gespräche ging es in der Folge für mich 
darum, das Kompetenzgefühl von Frau S. zu stärken. Ich 
meldete ihr zurück, was ihr aus meiner Sicht gut gelungen 
war. Zuerst fragte ich aber ihre eigene Stellungnahme an. 
Sie schätzte ihre eigene Leistung dabei oft schlechter ein 
als ich. Ich gab auch kritisches Feedback – ich denke, es 
war wichtig, dass es ehrlich war, damit sie anfangen konn-
te, mir zu vertrauen, dass ich ihr auch die Wahrheit sagte. 
Beim Nichtkönnen war das Zentrale, dies mit ihr auszu-
halten, ihr zu spüren zu geben, dass es kein Weltunter-
gang war, wenn sie wegen Schmerzen früher gehen muss-
te oder morgens nicht aus dem Bett kam. Wir schauten 
dies unter dem Aspekt der Selbstfürsorge an: Sie selbst 
müsse spüren, was geht und was nicht. Sie dürfe und solle 
kommunizieren, wo ihre Grenzen liegen. Das sei erlaubt 
und ich verurteile sie deswegen nicht. 
Auch bei Frau S. bedeutete dies oft genau anzufragen, 
nachzufragen: «Was ist von außen gegeben und was ist 
ihre Interpretation von der Wirklichkeit?» Wie so oft im 
Rahmen der Arbeitsintegration war die Zusammenarbeit 
mit dem Psychiater sehr wichtig – und die Sensibilisie-
rung des Arbeitgebers. Dies war nach etwa neun Monaten 
der Fall, als Frau S. einen Einsatzort fand, an dem sie ihre 
Ausbildung potenziell fortsetzen und abschließen konnte. 
Es wurde vereinbart, dass sie mit Probetagen einsteigen 
und wir diese auswerten würden, bevor der Entscheid 
über die Ausbildungsfortsetzung fallen würde. 

Personale Positionsfindung (PP)

Frau S. war sehr aufgeregt und befürchtete anlässlich der 
Evaluation Kritik. Zudem scheute sie sich nach mehreren 
Wochen Einsatz immer noch, um kurze Pausen zu bitten. 
In unseren Gesprächen regte ich immer wieder an, die 
Vorgesetzten etwas mehr ins Bild zu setzen. Diese wuss-
ten bereits, dass Zusatzpausen notwendig sein könnten, 
aber sie wussten nicht, warum dies so war und dass Frau 
S. mit dem Einfordern von Pausen Mühe hatte. 
Mittels der von Alfried Längle (1994) entwickelten Perso-
nalen Positionsfindung haben wir uns dem Thema erneut 
genähert. Die PP kommt zum Einsatz, wenn Personen in 
der Ausführung sinnvoller Ziele durch Ohnmachtsgefühle 
oder generalisierende Annahmen blockiert sind. Das Ziel 
ist es, die Person vor Störeinflüssen zu schützen, die mit 
der aktuellen Situation nicht unmittelbar etwas zu tun 
haben (Fischer-Danzinger & Janout 2000; Längle 1994; 
Längle 2001). Bei Frau S. waren gleichzeitig ängstliche 
Gefühle wie Schuldgefühle beteiligt. 

Im 1. Schritt – Position nach außen – nahmen wir fol-
gende Aussagen von Frau S. zur Grundlage: «Ich darf 
keine Pausen machen. Wenn ich Pausen verlange, fühle 
ich mich schuldig.»
Wir schauten, was real der Fall sei, was tatsächlich pas-
sieren könnte. Stimmt es, dass sie sich bei einer zusätz-
lichen kurzen Pause schuldig machte? 
Frau S. sagte, dass sie ein schlechtes Gewissen gegen-
über den Kolleg:innen habe, wenn sie sich kurzfristig in 
eine Pause zurückziehe, diese müssten dann allenfalls et-
was mehr stemmen. 
Ich fragte nach: «Wie gross ist die allfällig zusätzliche 
Arbeit für die Kolleg:innen?» Frau S. konnte feststellen, 
dass dies durchaus zumutbar sei, zumal es ja so kommu-
niziert und vereinbart war. 
Eine weitere Facette war, dass Frau S. kompetent und kei-
nesfalls schwach wirken wollte. Wir gingen also den Fra-
gen nach, ob sie schwach sei, weil sie mal fünf Minuten 
frische Luft schnappen ginge?
In Schritt 2 der PP – Position nach innen –schauten wir 
uns die Frage an: «Wenn dem so wäre, könnten Sie es für 
einmal aushalten, als schwach angesehen zu werden oder 
schuld an etwas Mehrarbeit für die Kolleg:innen zu sein?»
In der 3. Phase – bei der Position zum Positiven – fragte 
ich sie an: «Worum geht es Ihnen eigentlich? Was ist 
Ihnen das Wichtigste?»
Sofort sagte Frau S.: «Nie wieder so überfordert zu sein 
wie in meiner Ausbildung.»
In der Psychotherapie bei ihrem Psychiater hatte sie erar-
beitet, dass sie aktuell nur mit regelmäßigen Pausen gut 



100     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „BERATUNG“

im Beruf unterwegs sein konnte. Sie hatte es im internen 
Training bei uns so praktiziert und eingeübt. Auf diese 
Erkenntnis und diese Erfahrung konnte sie nun zurück-
greifen. Das gab ihr die Sicherheit. Zudem konnte sie fas-
sen, dass ihre Gesundheit nun wichtig sei. In der Folge 
legte sie fest, was sie dem Arbeitgeber kommunizieren 
wollte: «Die Einarbeitung und die Verunsicherung, ob 
ich es gut mache, kosten Kraft. Pausen sichern die lang-
fristige Leistungsfähigkeit.»
Hier wird deutlich, dass die Methode der Personalen Po-
sitionsfindung nicht auf Problembearbeitung im Sinne 
des Verstehenwollens abzielt, woher die Schwierigkeiten 
rühren, sondern dass es gemäß Längle (1994) darum 
geht, auf der Basis des Könnens, also auf der Basis des-
sen, wozu die Person aktuell fähig und imstande ist, eine 
Stellungnahme zu realisieren.

Frau S. hat ihre Ausbildung fortgesetzt und eine meiner 
Kolleginnen hat für den externen Teil die Begleitung 
übernommen. Als Frau S. das Training beendete, berich-
tete sie, dass sie Selbstvertrauen gewonnen habe und ihre 
Energie besser einteilen könne. Sie kam außerdem zu der 
Erkenntnis, dass es menschlich ist, Fehler zu machen. 
Wichtig war dabei, dass sie dies im geschützten Rahmen 
üben konnte, um es dann hoffentlich auf ihrem weiteren 
Berufsweg im ersten Arbeitsmarkt schon besser zur Ver-
fügung zu haben.

Abgestimmte Stellungnahmen

Beim Umgang mit Gegensätzen ist es in meiner Arbeit 
in der beruflichen Rehabilitation – aber auch allgemein 
– meines Erachtens wichtig, zunächst eine gute Vertrau-
ensbasis aufzubauen. Dies gelingt durch die phänomeno-
logische Haltung, welche die Teilnehmenden dazu einlädt 
zu berichten, wie etwas für sie ist. Ehrliches Feedback – 
auch kritisches – ist dabei eine Facette, denn es vermittelt 
Halt und Verlässlichkeit. Zudem stellt es einen Bezug zur 
Realität her. Wir stehen dann auf dem Boden der Tatsa-
chen. Wir Integrationsberaterinnen sollten ein Gegenüber 
sein, das auch mal zu seiner eigenen Meinung und – ganz 
wichtig – zu eigenen Schwächen steht. Dies spiegelt, dass 
Fehler menschlich sind und – wenn ein konstruktiver 
Umgang damit gelingt – meist auch nicht sehr hinderlich 
im Beruf sind. 
Die Stärke eines existenzanalytischen Zugangs ist es 
nach meinem Dafürhalten, die Personen zu Stellungnah-
men anzuregen, die mit den Kräften der Person und mit 
der Situation abgestimmt sind. Dazu können ressour-
cenprovozierende Methoden wie die Einstellungsände-

rung oder ressourcenmobilisierende Methoden wie die 
Personale Positionsfindung im beraterischen und nicht-
therapeutischen Rahmen einen großen Beitrag leisten. 
Die Stellungnahmen können im Training und natürlich 
auch in weiterer Folge zurück im Arbeitsmarkt eingeübt 
werden. Im Idealfall arbeiten wir in der Arbeitsintegra-
tion Hand in Hand mit den Psychiater:innen und Psy- 
chotherapeut:innen und anderen Fachpersonen, wie bei-
spielsweise Arbeitsagog:innen, der psychiatrischen Spi-
tex, Beiständ:innen, Betreuer:innen des betreuten Woh-
nens, Sozialarbeiter:innen und Mediziner:innen. 
Manchmal jedoch klaffen die Gegensätze zu deutlich 
auseinander und die Ziele scheinen vom aktuellen Punkt 
aus nicht in der von der Kostenträgerin vorgegebenen 
Frist erreichbar. Unter solchen Bedingungen ist es eben-
so wichtig, eine klare Haltung zu zeigen und dies so zu-
rückzumelden, in den Dialog zu bringen und allenfalls ei-
nen Abbruch der Integrationsbemühungen zu empfehlen. 
Dies kann sich entlastend auf die Betroffenen auswirken. 
Manchmal nehmen unsere Teilnehmenden später noch-
mal einen Anlauf und haben dann gesundheitlich oft eine 
bessere Ausgangslage und – gar nicht so selten – auch 
beruflich Erfolg. 

Literatur

Fischer-Danzinger D & Janout U (2000) Die personale Positionsfindung. 
Existenzanalyse, 17, 1, 42–48

Längle A (1994) Die personale Positionsfindung (PP). Bulletin der Gesell-
schaft für Existenzanalyse und Logotherapie, 10, 3, 6–21

Längle A & Bürgi D (2020) Existentielles Coaching. Theoretische Orientie-
rung, Grundlagen und Praxis für Coaching, Organisationsbera-
tung und Supervision. Wien: Facultas

Längle S (2001) Die Methodenstruktur der Logotherapie und Existenzana-
lyse. Existenzanalyse, 18, 2, 19–30

Matschnig T, Frottier P, Seyringer M-E, Frühwald S (2008) Arbeitsrehabi-
litation psychisch kranker Menschen – ein Überblick über Er-
folgsprädiktoren. Psychiat Prax, 35, 271–278

Sabatella F & Von Wyl A (2017) Supported Education in der Schweiz. Hil-
fe für junge Erwachsene beim Übertritt ins Berufsleben. For-
schungsbericht ZHAW

Schmidlin S & Champion C (2021) Invalidenversicherung – Integrations-
massnahmen unterstützen berufliche Eingliederung. Bundesamt 
für Sozialversicherungen BSV, Beiträge zur Sozialen Sicher-
heit. Eidgenössisches Departement des Innern EDI

Anschrift der Verfasserin: 

Franziska Linder lic.rer.soc., MSc

franziska.linder@existenzanalyse.ch



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     101

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

Einleitung 

„Bleibt alles anders“ hieß 1998 ein ganzes Album von 
Herbert Grönemeyer und der Titel hat an Aktualität nichts 
verloren. 
Tag für Tag wachen wir gerade auf und stellen mehr denn 
je fest: Es bleibt wirklich alles anders, egal, wo wir hin-
schauen – wenn wir denn hinschauen und nicht verdrän-
gen. Entscheiden wir uns für das Wahrnehmen, das Aus-
halten und Annehmen der existenziellen Bedingtheiten1, 
vor die wir jetzt und künftig – soweit diese antizipierbar 
sind – in dieser Welt gestellt sind, dann gilt es, aus Sicht 
der Existenzanalyse, diesen gegenüber eine bewusste 
Antworthaltung einzunehmen und individuell wie gesell-
schaftlich einen sinnvollen und menschenwürdigen Um-
gang damit zu finden – auch im Kontext der Pädagogik 
und ihrem Leitziel der pädagogischen Mündigkeit. 
Bei folgenden Überlegungen fließen neben existenzana-
lytischen Ansätzen auch soziologische, erkenntnistheore-
tische und biopoetische Perspektiven von Hartmut Rosa, 
Markus Gabriel und Andreas Weber ein.

1	 Das hieße, die personalen Aktivitäten der Grundmotivation 1 aus dem Strukturmodell der Existenzanalyse nach Alfried Längle zu verwirklichen (Längle 
2014, 71).

Pädagogische Mündigkeit im bisherigen 
Verständnis

Die meisten Erziehenden werden bei pädagogischer 
Mündigkeit wahrscheinlich an Selbst-, Sozial- und Sach-
kompetenz denken, wie sie Heinrich Roth 1971 in die Pä-
dagogik eingeführt hat (Roth 1971). 
Auch wenn in dieser Weise in vielen pädagogischen 
Fachbüchern darüber geschrieben wird, bin ich der 
Überzeugung, dass dieser Fokus auf zu erlernende Ba-
siskompetenzen nicht genügt, um unsere Kinder in ein 
mündiges Dasein in dieser Welt zu begleiten. Es braucht 
eine zusätzliche, existenzielle Dimension, die sich auch 
in unserem Verständnis einer pädagogischen Mündigkeit 
widerspiegelt.
Der Naturphilosoph und Biologe Andreas Weber weist 
darauf hin, dass unsere Kinder in der Schule nicht ler-
nen, wie es sich anfühlt, lebendig zu sein (Weber 2017). 
Mit Martin Buber (Buber 1997) könnte man auch sagen, 
dass sie kaum die Chance haben, in dialogischen Kontakt 
zu sich, anderen Menschen und allen nicht menschlichen 
Wesen zu treten. Sie bekommen zu wenig Raum, um die 
Welt mit dem Herzen zu erfahren, sich verbunden zu füh-
len und so zu spüren, dass sie Teil dieser Welt sind und 

„BLEIBT ALLES ANDERS“ (GRÖNEMEYER 1998)
VOM MÜNDIGWERDEN IN POLARISIERTEN ZEITEN

Irina Pendorf

Leben ist nicht eindeutig, sondern mehrdeutig. Heute, so 
scheint es, mehr denn je. Was bedeutet das für uns und unsere 
Kinder? Wie können wir sie aus Sicht der existenziellen Päda-
gogik im Umgang damit stärken? Auf welche Haltung kommt 
es dabei an?
Sicher scheint mir: Wer mit der Welt und sich selbst in Resonanz 
treten kann, ist eher in der Lage, die existenziellen Anfragen 
des Lebens als solche wahrzunehmen, zu verstehen und eine 
Antworthaltung darauf zu entwickeln. Resonanzfähigkeit wird 
also zur Voraussetzung eines mündigen Umgangs mit allem Le-
bendigen. Dieser Beitrag will sich der Idee einer Neuen Mün-
digkeit annähern, welche die personale Dimension explizit 
beinhaltet.

SCHLÜSSELWÖRTER: Neue Mündigkeit, Verbundenheit, Selbst-
transzendenz, Resonanz, Antworthaltung

EVERYTHING STAYS DIFFERENT
ON BECOMING MATURE IN A TIME OF POLARIZATION 

Life is not definite but inherently ambiguous – arguably more 
so today than ever before. What implications does this have 
for us and for the upbringing of our children? How can we, 
from the perspective of existential pedagogy, empower them 
to deal with this? What kind of attitude matters in this context?
What seems certain to me is this: Individuals who can attune 
themselves in a relation of resonance to both the external 
world and their own subjectivity are better positioned to re-
cognize, comprehend and respond appropriately to the exi-
stential demands of life. Thus, the capacity for resonance con-
stitutes a fundamental prerequisite for an autonomous and 
responsible engagement with all forms of life. In this article, I 
therefore approach the idea of a new maturity that explicitly 
includes the personal dimension.

KEYWORDS: New maturity, connectedness, self-transcendence, 
resonance, stance of response



102     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

nicht ein ihr wesensfremdes Gegenüber. Stattdessen ler-
nen sie, die Welt und sich selbst zu objektivieren, zu kon-
trollieren, zu vermessen, zu optimieren, zu digitalisieren 
und auszubeuten. Das heißt, die Art und Weise, wie wir 
die nächste Generation bisher in ein scheinbar mündiges 
Dasein begleiten, geschieht in weiten Teilen auf der Ba-
sis von Entfremdung, statt auf dem tiefen inneren Gefühl 
von Verbundenheit mit dem Leben. Ein erweiterter Be-
griff von Mündigkeit ist deshalb im wahrsten Sinne des 
Wortes not-wendig. 

Leben in polarisierten Zeiten

Um das bisher Geschriebene in den Kontext des Lebens 
in polarisierten Zeiten zu stellen, bitte ich Sie, sich kurz 
an eine Situation aus Ihrem Leben zu erinnern, zu der Sie 
zweifelsfrei und sehr eindeutig Ja oder Nein sagen konn-
ten. Wie fühlt(e) sich das an? Wenn ich solche Momente 
imaginiere, dann merke ich ganz deutlich, wie sehr es 
mich entspannt, eindeutige Antworten zu haben. Es macht 
mir ein gutes, sicheres Gefühl. Geht es Ihnen ähnlich? 
Die Sehnsucht nach Eindeutigkeit ist so verständlich und 
nachvollziehbar. Und sie ist gleichzeitig gefährlich. Ein 
Blick auf den momentanen Zustand der Welt macht es 
offensichtlich: das Gegenteil von Eindeutigkeit – Ambi-
valenz, Ambiguität, Unklarheit, Zweifel, Komplexität – 
wirkt anstrengend und aufreibend. Es kostet viel Energie 
und fordert permanent zur Auseinandersetzung und zur 
Stellungnahme auf. 
Und: So ist Leben – selten eindeutig, meistens vielfältig, 
immer komplex. Wie schön! Das macht es meines Er-
achtens doch aus. Zugespitzt könnten wir sagen: Erst die 
Kontingenz, das nicht Planbare, das Unverfügbare macht 
unser Dasein wirklich lebendig. Dennoch leben wir in 
einer Zeit, in der viele Menschen dieses Unverfügbare, 
das nicht Kontrollierbare und auch das Unvollkommene, 
lieber aus ihrem Leben ausklammern – in einer Zeit, in 
der in meiner Wahrnehmung innerhalb der westlichen 
Welt der Wert der Freiheit ohne Verantwortung zu einer 
Art individuellem Recht avanciert und Werte wie Sicher-
heit und Eindeutigkeit in der Prioritätenliste ganz oben 
rangieren. Es ist eine äußere Sicherheit, die wir anstre-
ben, und von der wir uns womöglich so etwas wie inne-
re Sicherheit erhoffen. Es ist eine „algorithmisch binäre 
Sicherheit“, eine, die Polarisierung forciert und damit ein 
Leben zwischen 0 und 1.
Im Pädagogik-Unterricht für werdende Erzieher:innen 
und Heilpädagog:innen begegne ich der Sehnsucht nach 
Sicherheit und Eindeutigkeit immer wieder. So gerne hät-
ten die Studierenden ein allgemein gültiges Rezept, ein 

sicher-verlässliches Maßnahmenpaket, mit dem die oft 
unhinterfragten Ziele erreicht werden können. Sind wir 
ehrlich: Wünschen wir uns das nicht auch manchmal? 
Fänden Sie es nicht vielleicht auch attraktiv, aus der Lek-
türe dieses Beitrages mit einer Art existenziellen Metho-
denkoffer für den Umgang mit Konflikten, Spannung und 
Polarisierungen in Ihrem konkreten Arbeitsfeld herauszu-
gehen?
Aus Sicht der existenziellen Pädagogik kann es ein solch 
allgemein gültiges Maßnahmenpaket jedoch nicht geben, 
weil wir damit weder der Person des Kindes noch uns 
selbst gerecht werden würden. Deshalb bin ich überzeugt, 
dass wir an einer ganz anderen, scheinbar viel abstrakte-
ren Ebene ansetzen müssen, um für unsere Kinder und 
uns selbst einen Erfahrungsraum zu öffnen, der einen 
hilfreichen Umgang mit den vielen, divergierenden He-
rausforderungen, die das jetzige In-der-Welt-sein mit sich 
bringt, ermöglicht. 

Die Neue Mündigkeit (I)

So möchte ich mich nun dem Thema einer Neuen Mün-
digkeit annähern und damit dem Leitziel der Erziehung, 
das irgendwie selbstverständlich zu sein scheint und eben 
deshalb, meiner Erfahrung nach, leider viel zu selten zum 
Gegenstand ernsthafter pädagogischer Reflexion in der 
Praxis wird.
Mit einigen offenen Fragen lade ich Sie dazu ein, in einen 
ersten Kontakt mit diesem komplexen Thema des Mün-
digwerdens in polarisierten Zeiten zu kommen:
	• Was bedeutet Mündigkeit für Sie? 
	• In welchen Bereichen Ihres Lebens fühlen Sie sich 

mündig?
	• Gibt es Situationen, in denen Sie sich entmündigt füh-

len? Wenn ja, wodurch?
	• Wieviel Offenheit ertragen Sie?
	• Welchen Raum nimmt Kontrolle und Planbarkeit in 

Ihrem Leben ein?
	• Welche Art von Unsicherheit halten Sie gut aus, wel-

che nicht?
	• Wie (hoch) versichert ist Ihr Leben?
	• Wie verbunden fühlen Sie sich mit der Welt? Mit sich 

selbst? Mit Lebendigkeit?
	• Fühlen Sie sich eher geworfen in die Welt oder getra-

gen von der Welt?
	• Welche Rolle spielt das Wissen um die eigene End-

lichkeit in ihrem Leben?
	• Was fühlen Sie angesichts dieser Fragen im Moment?

Ich bin überzeugt, wir brauchen eine neue, erweiterte 
Vorstellung von Mündigkeit, um einen geistvollen, leben-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     103

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

dig-verbundenen Weg in die Zukunft zu finden, der uns in 
unserem Menschsein gerecht wird. In Anlehnung an die 
Definition der Neuen Aufklärung des Philosophen Mar-
kus Gabriel (2024), könnten wir beispielsweise sagen:
Neue Mündigkeit beinhaltet „den Eingang des Menschen 
in seine selbst gewollte Verantwortlichkeit“ (Gabriel 
2024).
Hier stehen der freie Wille und die Verantwortlichkeit des 
Menschen im Vordergrund.
Ein anderer, ebenso zentraler Aspekt, auf den ich fokus-
sieren möchte, ist die Resonanzfähigkeit des Menschen 
auf Basis seiner existenziellen Verbundenheit mit dem 
Leben und der Welt. Dieser zweite Aspekt könnte so for-
muliert werden: 
Neue Mündigkeit bedeutet den Ausgang des Menschen 
aus seiner selbst verschuldeten Unverbundenheit.
Wie aber konnte es zu einer solch existenziellen Unver-
bundenheit kommen?

Die kantische Mündigkeit (Kant 1784)

Die bisher eher einseitige Ausrichtung in unserem alten, 
kantisch aufgeklärten Verständnis von Mündigkeit basiert 
auf Vernunft und Rationalität, auf Emanzipation, Auto-
nomie und Selbständigkeit, auf „Weltreichweitenvergrö-
ßerung“ (Rosa 2021a, 550) und Beherrschung vor allem 
durch technologisch-naturwissenschaftlichen Fortschritt. 
Es geht um Kontrolle, Verfügbarkeit und scheinbar un-
endliches Wachstum auf materieller Ebene. Dies hat in 
säkularisierten Gesellschaften, neben all den Errungen-
schaften der Moderne, zu einer unheilvollen Objektivie-
rung von Leben und Welt geführt. Die Folge ist eine Ent-
fremdung auch von uns selbst in unserem leiblichen Sein. 
Wir erleben uns überwiegend als getrennt von Welt, Na-
tur, Lebendigkeit. Körper und Geist, Mensch und Welt, 
Kultur und Natur wurden zu Gegenpolen und so finden 
wir uns in einem dualistischen (im Gegensatz zu einem di-
alogischen) Weltverhältnis vor, welches echte Begegnung 
mit der Welt und uns selbst eher unwahrscheinlich macht. 
Aber: „Alles wirkliche Leben ist Begegnung.“ (Buber 
2017) Wie also steht es um die Verbundenheit mit allem 
Lebendigen in unserem mündigen Da-Sein und wie um 
die existenzielle Verantwortung dafür? Durch die Dimen-
sion des Geistigen, betont Frankl, sind wir in der Lage, 
in Freiheit und Verantwortung Stellung zu beziehen, zu 
unseren Anlagen einerseits und zur Umwelt, in der wir 
uns vorfinden, andererseits (Frankl 1991/92). Wir können 

2	 Auch hier sei erneut auf die Grundmotivation 1 hingewiesen, in der es genau darum geht: die existenziellen Bedingtheiten von Welt und Leben anzuer-
kennen.

unser Selbst- und Weltverhältnis aktiv gestalten und sind 
keine Opfer der Umstände. Wir haben einen freien Willen 
und „müssen uns von uns selbst nicht alles gefallen las-
sen“ (ebd.), was sich nach Frankl in der „Trotzmacht des 
Geistes“ (ebd.) ausdrückt.
Wir können uns – wenn wir das wollen – unseres Ver-
standes bedienen, unser Gewissen befragen, Werte erfas-
sen, Leben erspüren und das Sinnvolle tun! Wir können 
all dies allerdings auch lassen. Auch diese Freiheit haben 
wir, wider besseren Wissens das Falsche zu tun. Das wäre 
theologisch gesprochen der Sündenfall, der in der Abson-
derung besteht.
Eine erkennbare Folge dieser Absonderung/ dieser Ent-
fremdung ist es, dass wir uns heute offenbar auch von den 
Bedingtheiten, die das Leben an sich aus- und wertvoll 
machen, nicht mehr alles gefallen lassen wollen.2 Statt mit 
einer Antworthaltung begegnen wir dem Leben mit einer 
Anspruchshaltung. Amazongleich soll das Leben liefern, 
was bestellt wurde: Sicherheit, Gesundheit, Wohlstand, 
Glück, Frieden, günstige Energie, billige Fernreisen, Ei-
genheim, Kindersegen, Karriere … ergänzen Sie selbst. 
Wohltemperiert soll das Leben sein, planbar, verfügbar, 
vollkommen und gewiss. 
Für viele Menschen scheint eine zu 100% berechenbare 
Welt, ein von der Zeugung an durchgeplantes Leben und 
ein optimiertes Ich mit Aussicht auf Unsterblichkeit, wo-
möglich auf dem Mars, eine positive Vision zu sein, an 
der im Silicon Valley seit Jahren gearbeitet wird und die 
in Gestalt von Elon Musk das Weltgeschehen heute maß-
geblich beeinflusst.
Der Tod soll aus dieser Welt verbannt, die Vulnerabilität 
und Endlichkeit des Menschen technisch überwunden 
werden. Dabei erkennen wir die größte Polarität, in die 
wir qua unserer Existenz gestellt sind, nicht mehr an, ob-
wohl der Tod nun wirklich die einzige Sicherheit ist, derer 
wir uns von Anbeginn unserer Zeit gewiss sein können. 
Diese existenzielle Tatsache zu negieren, bedeutet die Ab-
sage an nahezu alles, was Lebendigkeit ausmacht. Und so 
stellt der Philosoph Byung-Chul Han mit einem Blick auf 
die heutige Gesellschaft fest: „Wir sind zu lebendig, um 
zu sterben und zu tot, um zu leben.“ (Han 2021) Mit dieser 
oft unbewussten Absage an die Lebendigkeit, so scheint es 
mir, geht eben auch eine Absage an die Mündigkeit einher. 
Viele Menschen sind heute sehr bereit, ihre Mündigkeit 
und die damit verbundene Verantwortung abzutreten, 
an Technik, an KI, an Apps, genauso wie an Populisten 
und Rechtsextreme, wie wir es weltweit und vor unserer 
Haustür beobachten können. 



104     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

All das könnte man also sagen, ist der Preis, der mit ei-
ner radikal individualisierten und unverbundenen Seins-
vorstellung einhergeht. Wir, insbesondere in unserer 
westlichen Welt, haben eine Trennung zwischen uns und 
dem Leben eingeführt, die von einer aufgeklärt-emanzi-
patorischen Befreiung aus unserer selbstverschuldeten 
Unmündigkeit (Kant 1784) zu einer zerstörerischen 
Selbst- und Welt-Entfremdung geführt hat. Diese Form 
der Entfremdung drückt sich in einer aggressiven Welt-
beziehung aus (Rosa 2021b). 
Kriege, Umweltzerstörung, Rassismus, Antisemitismus, 
Nationalismus, Populismus, Polarisierung, Spannungen 
und gewaltvolle Konflikte sind die offensichtlichen Fol-
gen davon. Auf individueller Ebene sehen wir seit Jahren 
den Anstieg psychischer Beeinträchtigungen aller Art, 
also Burnout, Boreout, Depression, existenzielle Einsam-
keit gerade bei vielen jungen Menschen (auch schon vor 
Corona) und das Erleben von Sinnverlust.

Die Neue Mündigkeit (II)

Vor diesem Hintergrund plädiere ich für eine Neue Mün-
digkeit, die als Ausgang des Menschen aus seiner selbst 
verschuldeten Unverbundenheit und als Eingang des 
Menschen in seine selbst gewollte Verantwortlichkeit 
zu verstehen ist.
Eine so verstandene neue Mündigkeit als Leitziel von Er-
ziehung und Bildung hätte (hoffentlich) zur Folge, dass 
wir Menschen dahingehend begleiten, Verantwortung für 
und Verbundenheit mit dem Leben zu entwickeln bzw. zu 
erhalten. Dies würde bedeuten, sich in und mit seinem 
Leben der Welt anzuverwandeln (Rosa 2021a) und sich 
in diesem Prozess als Teil von ihr zu begreifen. Es würde 
bedeuten, mit der Welt und sich selbst in tiefe Resonanz 
treten zu können und so immer mehr zu der Person zu 
werden, die wir wesenhaft sind. Welt, Leben und Person-
sein würden auf diese Weise im besten Fall als schützens-, 
bewahrens- und bejahenswert wahr- und angenommen.

Der Weg 

Wie kann das gelingen? Frankl würde vermutlich auf das 
existenzielle Potenzial zur Selbsttranszendenz hinweisen. 
Also auf die Möglichkeit, sich nach oben zu öffnen für 
den Sinn. Dadurch entsteht Verbindung mit dem Leben 
und den Fragen, die es an uns richtet. Durch diese Öffnung 
kann Hingabe geschehen. Hingabe an einen Menschen, 

eine Aufgabe, an etwas, das uns als Menschen übersteigt, 
etwas, das nicht wir selbst sind (Frankl 1991/1992).
Diese Form existenzieller Hingabe, in der wir uns im 
besten Fall sogar selbst vergessen, weil es in ihr keine 
Trennung mehr gibt, ist nur im Modus der Verbunden-
heit möglich. Nur so können wir ganz wir selbst wer-
den. Frankl hat neben der Freiheitsstatue in New York 
eine Verantwortungsstatue gefordert (Frankl 1991/1992). 
Meines Erachtens bräuchte es darüber hinaus dringend 
noch eine Verbundenheitsstatue.
Aus der Erfahrung von Verbundenheit, die sich mit jedem 
Atemzug offenbart, wie es der Naturphilosoph Andreas 
Weber immer wieder in all seinen Arbeiten verdeutlicht, 
wird es möglich, ein anderes Menschen- und Weltbild zu 
entwickeln. Statt eines digital-technisierten, vom Leben 
abgetrennten Menschen- und Weltbildes könnte es eines 
sein, welches das Menschsein wieder als Herausforde-
rung zur Menschwerdung versteht (Böschmeyer 2008) 
und das „WIR in der Wir-klichkeit“ (Gabriel 2024) als 
Anfrage an uns in unserem Menschsein begreift.
Wie aber nun Menschen in ihrer Menschwerdung beglei-
ten, in einer Gesellschaft, die leibliches Menschsein in 
letzter Konsequenz womöglich sogar überwinden will?
Den ersten Schritt habe ich skizziert: Es ist ein neues, ein 
existenzielles Verständnis über das pädagogische Leitziel 
der Mündigkeit notwendig. Wenn wir das ernst nehmen 
und uns mit unserem Herzen damit verbinden, dann ver-
stehen wir, dass es darum geht, vieles von dem, was wir 
jetzt tun, ab sofort zu lassen. Wir sind aufgefordert, ein 
neues Verhältnis zur Zeit an sich und damit zum Leben zu 
entwickeln. Das bedeutet z.B. konkret, die Alltags- und 
Lebenszeit von Kindern (und uns) nicht mehr so gnaden-
los – womöglich durchdrungen von kapitalistischer Stei-
gerungslogik – durchzutakten und stattdessen einen päda-
gogischen Takt (Burghardt & Zirfas 2018) zu entwickeln. 
Es bedeutet, Räume offen zu halten. Analoge Räume, 
Zeiträume, Freiräume, Spielräume, Resonanzräume, Be-
gegnungsräume, Zwischenräume. Räume in denen Ver-
antwortung übernommen werden darf, Verbundenheit ge-
lebt werden kann, Poesie lebendig wird, personale Werte 
erspürt und verwirklicht werden können und so Sinn er-
fahrbar wird. Und genau dazu lädt die existenzielle Pä-
dagogik ein.
Wer diese Einladung annimmt, fragt Menschen in ihrem 
Personsein an, zeigt wortwörtliches Inter-esse. In diesem 
dialogischen Zwischen-Sein, lassen wir Lebendigkeits-
momente durch Resonanzerfahrung wahrscheinlich wer-
den, ermöglichen wir Hingabe und verstehen dabei den 
Unterschied zur Hergabe, lassen wir den Moment der 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     105

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

Freiheit zwischen Reiz und Reaktion3 spürbar werden. 
In diesem Zwischenraum fordern wir zur Stellungnahme 
und damit zur Antworthaltung auf. In diesem Zwischen-
raum fragen wir uns immer wieder: 
„Was braucht dieses Kind jetzt von mir?“ (Folder des 
IfEP 2020) 
Wir geben auf Basis der vier Grundmotivationen Schutz, 
Raum und Halt, bieten Beziehung, Zeit und Nähe an, 
schenken Beachtung, Gerechtigkeit, Wertschätzung und 
fragen nach dem Wozu und damit nach dem Sinn (Längle 
2014). 
Ich glaube daran, dass auf einem solch existenziell näh-
rendem Boden die Fähigkeit dafür wächst, Uneindeutig-
keit auszuhalten, Dilemmasituationen als solche wahr-
zunehmen, sich Krisen zu stellen und sich zu öffnen für 
wahrhaft neue Wege. Und für echte Veränderung, welche 
ein existenziell-dialogisches Welt- und Selbstverhält-
nis mit sich bringen würde. Auf einem solch tragenden 
Grund können wir Spannungen und Konflikte als Anfrage 
begreifen und der dem Leben prinzipiell innewohnenden 
Unverfügbarkeit und Kontingenz in einer erlebnis- und 
ergebnisoffenen Haltung der Hoffnung entgegentreten. 
Und wenn wir das schaffen, dann „fehlt der erste Stein in 
der Mauer, dann ist der Durchbruch nah“ (Grönemeyer 
1998).

3	 Als ich mich auf die Suche nach der genauen Quelle für dieses, wie ich vermutete, Franklzitat machte, stieß ich darauf, dass der Satz „Zwischen Reiz und 
Reaktion liegt ein Raum. In diesem Raum liegt unsere Macht zur Wahl unserer Reaktion. In unserer Reaktion liegen unsere Entwicklung und unsere Frei-
heit.“ nicht von Frankl stammt, sondern von Stephen R. Covey, wobei auch der persische Sufi-Mystiker „Rumi“ der eigentliche Schöpfer dieser Aussage 
sein könnte. Näheres dazu finden Sie hier: https://www.resilienz-akademie.com/resilienz-staerken/ein-wichtiger-hinweis-resilienz-zitat/

Literatur

Böschmeyer U (2008) In der Tiefe ist es hell. München: Kösel-Verlag, 2°
Buber M (1997) Das dialogische Prinzip. Gerlingen: Schneider 8°
Buber M (2017) Alles wirkliche Leben ist Begegnung. Oberpframmern: 

Verlag Neue Stadt
Burghardt D, Zirfas J (2018) Der pädagogische Takt: Eine erziehungswis-

senschaftliche Problemformel. Weinheim Basel: Beltz
Folder des IfEP (2020) Was braucht dieses Kind jetzt von mir? 
Frankl V (1991/1992) Einführung in die Logotherapie und Existenzanaly-

se. Live-Mitschnitt der letzten Vorlesung im WS 1991/1992 in 
Wien. Münsterschwarzach: Vier Türme Verlag

Gabriel M (2024) Fakten.Fakten.Fakten. – Betrachtungen zur Neuen  
Aufklärung. https://www.youtube.com/results?search_query= 
markus+gabriel+fakten, 12.06.2025

Grönemeyer H (1998) Bleibt alles anders. Grönland Records (EMI) Titel 2
Han, Byung Chul (2012) https://www.youtube.com/watch?v=GJr-AlbnZEg; 

12.06.2025
Kant E (1784) Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In: Berlinerische 

Monatszeitschrift Dezemberheft, 481–494 nachzulesen auf:  
https://www.rosalux.de/publikation/id/2817/was-ist-aufklaerung, 
12.06.2025

Längle A (2014) Lehrbuch zur Existenzanalyse. Grundlagen. Wien: facultas 
vuv 2 °

Rosa H (2021a) Resonanz. Berlin: Suhrkamp, 5°
Rosa H (2021b) Unverfügbarkeit. Wien-Salzburg: Suhrkamp, 4°
Roth H (1971) Pädagogische Anthropologie. Band II: Entwicklung und Er-

ziehung. Hannover: Schroedel
Weber A (2017) Sein und Teilen. Bielefeld: transript Verlag

Anschrift der Verfasserin:

Mag.a Irina Pendorf

mail@irina-pendorf.de



106     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

Angst zu verdursten

„Ich hatte Angst, neben dir zu verdursten“, so Albert, 
hochgewachsen, schlank, sportlich, Ende 50, beruflich 
äußerst erfolgreicher Manager, zu seiner attraktiven Ehe-
frau Elvira, die einen Lehrstuhl an einer Privatuniversität 
innehat, ebenfalls Ende 50. Elvira und Albert sind seit 25 
Jahren verheiratet, haben zwei erwachsene Töchter, die 
bereits ausgezogen sind. 
Albert ist beruflich immer wieder im Ausland, wo er im 
letzten Jahr bemerkt hat, dass ihm seine dortige Kollegin 
Simone, die er bisher nur von Telefonaten kannte, außer-
ordentlich gut gefällt. Nach den langen Konferenzen, an 
denen er und auch Simone teilgenommen haben, hat es 
sich ergeben, in einer Runde das Abendessen gemein-
sam zu sich zu nehmen. Die Küche war hervorragend, 
die Weinbegleitung vom Feinsten, und so entwickelten 
sich intensive Gespräche. Die anderen Kollegen traten für 
Albert mehr und mehr in den Hintergrund, er hatte nur 
mehr Augen für Simone, ihre hinreißende Art zu lachen, 
ihre lebendigen Augen, die richtig zu leuchten begannen, 
wenn sie von ihren abenteuerlichen Bergtouren erzählte, 
die Art und Weise, wie sie das Haar trug, so schlicht und 
jugendlich und doch auch ein bisschen verspielt. Sie hatte 
Albert völlig in ihren Bann gezogen. Elvira in Wien war 
weit weg. Hier gab es die Arbeit, lange Konferenzen und 
vor allem Simone.
Albert hatte sich vor Simone noch nie auf eine Affäre 
eingelassen. Für ihn gab es bisher seine Karriere, seine 
beiden Töchter und Elvira.

Alles nach Plan

„Was hat Ihnen an Elvira gefallen, warum haben Sie sich 
vor 25 Jahren für diese Frau entschieden und waren Sie 
verliebt?“ frage ich Albert. Er nimmt jetzt erstmals rich-
tigen Blickkontakt zu Elvira auf, die ihm gegenüber sehr 
gerade und sehr aufrecht um Haltung ringt. Sie waren aus 
demselben Ort und die hübsche Elvira war ihm schon lan-
ge aufgefallen. Sie sind beide in sehr konservativen und 
strengen Elternhäusern aufgewachsen und hatten sehr 
ähnliche Weltansichten. Und sie waren beide politisch 
sehr interessiert, lasen dieselben Bücher und tauschten 
sich aus. Es war ein Vergnügen gewesen, stundenlang mit 
Elvira in den heimatlichen Wäldern spazieren zu gehen 
und zu diskutieren. Und beiden war ihr berufliches Vo-
rankommen ein großes Anliegen gewesen. „Wir hatten 
so viel gemeinsam, wir waren jung und sehr intellektu-
ell und ehrgeizig, im Bett haben wir uns gut verstanden, 
wenn es vielleicht auch nicht die ganz große Leidenschaft 
war, es war Liebe. Und wir wollten neben unseren Kar-
rieren auch zwei Kinder. Und die haben wir dann auch 
bekommen. Alles lief nach Plan“, erklärte Albert.
„Wir sind beide sehr fleißig und wir hielten uns nicht viel 
mit Gefühlsduseleien auf. Es gab viel zu tun, viel zu errei-
chen. Wir haben uns gegenseitig unsere Karrieren ermög-
licht und haben beide auf unsere Töchter geschaut. Für 
mich hat unsere Beziehung immer gepasst“, so Elvira.
Während Elvira in ihrer sehr intellektuellen und durchge-
planten Welt offenbar ganz gut zurechtkam und es nicht 
wagte, über ihren kognitiven Tellerrand hinauszublicken, 

DIE AFFÄRE
Eva Maria Berger

Die Paartherapeutin Eva Maria Berger schildert am Beispiel 
eines Paares die Genesis einer Affäre und zeigt Möglichkeiten 
auf, diese in der Paartherapie zu bearbeiten. Es werden die 
Anteile beider Partner beleuchtet und es wird versucht, die be-
lebenden Aspekte der Affäre in die bestehende Langzeitbe-
ziehung zu integrieren. Dazu braucht es eine gewisse Offenheit 
des Betrogenen, um eigene Anteile wahrnehmen und trotz 
extremen Schmerzes wegen des Betrugs an dieser Beziehung 
festhalten zu wollen, als auch ein Verstehen der Affäre als Krise 
der Langzeitbeziehung auf Seiten des betrügenden Teils. Beide 
Partner müssen offen und bereit sein, gemeinsam an die Wei-
terentwicklung ihrer bestehenden Beziehung zu glauben und 
an ihr arbeiten zu wollen. 

SCHLÜSSELWÖRTER: Affäre, Verliebtheit, Schmerz, Beziehungs-
arbeit 

THE AFFAIR

Couples therapist Eva Maria Berger uses the example of a cou-
ple to describe the genesis of an affair and show ways of dea-
ling with it in couples therapy.  She examines the roles played 
by both partners and attempts to integrate the invigorating 
aspects of the affair into the existing long-term relationship. 
This requires a certain openness on the part of the betrayed 
partner to recognize his/her own role and to want to hold on 
to the relationship despite the extreme pain caused by the 
betrayal, as well as an understanding of the affair as a crisis in 
the long-term relationship on the part of the cheating partner. 
Both partners must be open and willing to believe in the further 
development of their existing relationship and to want to work 
on it together. 

KEYWORDS: affair, falling in love, pain, relationship work



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     107

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

bemerkte Albert allmählich, dass ihm Wesentliches fehl-
te. So wie Personen, denen es an Zeit, Nähe und Bezie-
hung mangelt, die sich nicht mehr fragen, was sie eigent-
lich gerne haben, depressiv werden können, so können 
auch Beziehungen in eine Depression verfallen.
Albert und Elvira haben jede freie Minute zweckmäßig 
genützt, die Töchter wurden so gut wie möglich betreut, 
ihretwegen hat man am Wochenende nicht nur gearbeitet, 
sondern man hat sich für Familienausflüge, Museumsbe-
suche und Kulturveranstaltungen Zeit genommen, man 
hatte geregelten Sex, und um eine ansehnliche Figur zu 
bewahren, wurden zwei intensive Sporteinheiten pro Wo-
che eingeplant. Sonst saß man am Schreibtisch und trieb 
die eigene Karriere voran. Für Freunde und sonstigen 
Zeitvertreib gab es wenig Zeit.

Gefühls-Erdbeben

Albert und Elvira wollten einen Termin bei mir als 
Paartherapeutin, um auszuloten, wie es mit ihrer Ehe 
weitergehen kann. Vor ein paar Wochen hat Albert Elvira 
gestanden, dass es eine andere Frau gibt. Simone hat bei 
dem sonst so nüchternen Paar ein Erdbeben an Gefüh-
len ausgelöst. Albert hat sich Hals über Kopf verliebt und 
sich mit Simone in eine leidenschaftliche Affäre einge-
lassen, wenn er sie auch nur selten sehen konnte. Wenn 
Albert und Simone getrennt waren, führten sie lange ver-
trauliche Telefongespräche oder schrieben sich ausführ-
liche und sehr romantische Mails. 
Für Elvira ist eine Welt zusammengebrochen. Es fühlt 
sich an, als hätte man ihr den Boden unter den Füßen 
weggezogen. Kein Stein ist auf dem anderen geblieben. 
Sie schwankt zwischen Verzweiflung, heftiger Wut, ex-
tremer Traurigkeit und der Hoffnung, dass sich Albert 
endgültig gegen Simone und für sie entscheidet. Den 
Gedanken, Albert zu verlassen und ein Leben ohne ihren 
untreuen Ehemann zu starten, hat sie rasch wieder ver-
worfen. Sie will um Albert kämpfen – ich habe den Ein-
druck, deutlich mehr als Albert um die Rückgewinnung 
ihres Vertrauens.
Albert kann sich erst dann auf seine Bemühung um Elvira 
einlassen, als er in der Paartherapie erkennt, dass diese 
nur dann Sinn macht, wenn er sich ganz zur Beziehungs-
klärung mit Elvira verpflichtet, Simone außen vorlässt 
und jeden Kontakt mit ihr abbricht. Albert lässt sich da-
rauf ein und kann so Elvira endlich wieder näherkommen, 
auch wenn es ihm schwerfällt, seine Frau so verletzt und 
verzweifelt zu erleben und seinen immer wieder aufkei-
menden Gedanken an Simone nicht viel Raum zu geben.
In den ersten Stunden, die Elvira und Albert bei mir in 

der Paartherapie sitzen, geht es vor allem um Elviras Ge-
fühle, von denen sie lange dachte, sie habe gar nicht so 
viele davon. Sie musste schon in ihrer Kindheit vernünf-
tig sein. Vernünftig als Älteste mit drei jüngeren Brüdern, 
vernünftig als Vermittlerin zwischen den häufig streiten-
den Eltern. Vermittlerin zwischen einem sehr strengen, 
gefühlskalten und harten Vater und einer deutlich schwä-
cheren, weinerlichen Mutter, für die sie immer die Starke 
sein wollte oder musste. Allzu viele Gefühle seien stö-
rend und anstrengend – das war ihr damals schon klar.
So hatte sie den Eindruck, es sich in der nicht sehr emo-
tionalen Beziehung mit Albert gut eingerichtet zu haben. 
Jetzt sind ihre Realität, ihr Lebensentwurf, ja auch ein 
Stück weit ihre Identität krachend zusammengebrochen. 
Auch wenn ihr Schmerz und ihre Verzweiflung groß sind, 
ist Elvira in den Vorwürfen und Anschuldigungen Albert 
gegenüber eher zurückhaltend. Vielmehr sucht sie die 
Schuld bei sich selbst.
„Nachdem wir betrogen wurden, fühlen wir uns oft ex-
trem wertlos, unsere gefürchteten Unzulänglichkeiten 
scheinen sich zu bestätigen“, schreibt die bekannte ame-
rikanische Paartherapeutin Esther Perel in ihrem Werk 
„Was Liebe aushält – Untreue überdenken“ (Perel 2022, 
146).

Phase der Krise

Ein Partner ist untreu und überschreitet damit eine rote 
Linie. Und zunächst steht der Schmerz des betrogenen 
Partners im Vordergrund und wie exzessiv dieser ausge-
lebt und dargestellt wird, hat auch viel mit der Geschichte 
des betrogenen Partners zu tun. Diese Zeit des Bekannt-
werdens der Affäre des Partners – ob es nun durch Entde-
ckung oder Erklärung geschieht – bezeichnet Perel als die 
„Phase der Krise“ (Perel 2022, 82).
In der Krise ist in der Therapie ein sicherer Raum not-
wendig. Ein Raum, in dem nicht geurteilt wird und bei-
de Partner ihre intensiven Gefühle miteinander und al-
lein ausleben können. Dazu brauchen sie Ruhe, Klarheit, 
Struktur und Bestätigung.
Diese Phase der Krise hat aber auch eine sehr interessante 
und wichtige Seite: Elvira und Albert haben nach vielen 
Jahren angefangen, tiefgründige und ehrliche Gespräche 
zu führen – Gespräche bis tief in die Nacht hinein. Alles 
kommt plötzlich zur Sprache und sie hören einander zu. 
Elvira und Albert haben geweint, etwas, das in all den 
Jahren nicht vorgekommen ist, sie haben gestritten, sogar 
laut und unerbittlich, und sie haben miteinander geschla-
fen, jetzt nicht mehr so geregelt wie früher. Plötzlich kann 
die Angst vor dem Verlust das Begehren wecken. Elvira 



108     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

und Albert sind einander zum direkten Gegenüber gewor-
den, sie interessieren sich füreinander, wollen vieles wis-
sen und wissen und immer wieder reden und reden. Das 
ist im Grunde das, was am Anfang einer Beziehung pas-
siert, wenn wir fasziniert von unserem Gegenüber sind, 
mehr von ihm erfahren wollen, uns verlieben, bevor wir 
uns darin einrichten, unseren Alltag als Paar zu bewälti-
gen.
Wird eine Affäre offenbar, wird ein Trauma ausgelöst. 
Ich als Paartherapeutin versuche, Paare dabei zu unter-
stützen, wieder Atem zu holen und sich in der Gesamtheit 
ihrer Beziehung wiederzufinden. Ganz wichtig ist dabei 
aber, dem gebrochenen Herzen stets viel Raum und Zeit 
zum Heilen zu geben. Auch wenn der betrügende Part-
ner diese Zeit gerne rasch hinter sich bringen würde. Das 
Tempo gibt hier der betrogene Partner vor.
Elvira scheint gar nicht mehr die taffe Professorin zu sein, 
die sie einmal war. Sie ist unsicher, ängstlich, verwirrt. 
Für Esther Perel hängt der Grad der Erschütterung, die 
eine Affäre mit sich bringt, auch vom kulturellen Rah-
men ab. Dieser bestimmt, welche Bedeutung wir unserem 
gebrochenen Herzen beimessen. So würden etwa senega-
lesische Frauen, die von ihren Ehemännern betrogen wur-
den, niemals vom Verlust ihrer Identität sprechen. Sie be-
schreiben auch schlaflose Nächte, Eifersucht, dauerndes 
Weinen und Wutausbrüche. Aber ihrer Ansicht nach, so 
Perel, sind sie betrogen worden, weil Männer das eben 
tun, nicht weil ihre Frauen in irgendeiner Art und Wei-
se unzulänglich wären. Auch wenn diese Einstellung ihr 
Selbstwertgefühl schützt, so zementiert sie doch auch 
ungünstige Gegebenheiten in den Beziehungen und ihre 
gesellschaftliche Unterdrückung ein (Perel 2022, 94).
Die französisch-israelische Soziologin Eva Illouz stellt in 
ihrem Werk „Warum Liebe weh tut“ fest, dass Liebe der 
einzige Ort sei, von dem man sich erhoffe, dass hier keine 
Bewertungen stattfinden. In einer Liebesbeziehung habe 
man den Wettbewerb schon gewonnen, man stehe als ein-
ziger an erster Stelle (Crispin 2012). Kein Wunder also, 
dass Untreue uns in einen Abgrund von Selbstzweifeln 
und existenzieller Verwirrung stürzt. Davon berichten 
Männer und Frauen gleichermaßen.
Elvira muss in ihrem Schmerz ihr Selbstwertgefühl wie-
der finden. Auch wenn es den Anschein hat, dass durch 
den Betrug ihres Mannes ihre gesamte Existenz verlo-
ren gegangen sei, ist es wichtig, dass sie erkennt, dass 
sie mehr als nur eine betrogene Frau ist. Wie passend 
ist da die Erkenntnis von Viktor Frankl, dass man dem 
Menschen alles nehmen könne, aber niemals die letzte 
menschliche Freiheit, sich zu den gegebenen Verhältnis-
sen so oder so einzustellen (Frankl 2018, 109).

Phase der Sinngebung

Elvira hat Dinge verstanden: Sie hat erkannt, dass ihre 
Bedürfnisse, die sie immer wieder für den Beruf oder für 
den „lieben Frieden“ zurückgestellt, oder noch mehr sich 
gar nicht dafür interessiert hat, jetzt Raum finden sollen. 
Sie hat erkannt, dass es auch um sie gehe, dass ihr Leben 
nicht nur aus einem erfolgreichen Funktionieren bestehe, 
dass auch sie Gefühle habe, dass sie auch mal an erster 
Stelle stehen und an Albert Forderungen stellen dürfe. Es 
ist ihr klar geworden, dass es ihr gestattet sei, auf ihre Ge-
fühle zu achten, diese auszusprechen, dass es ein Leben 
jenseits des geregelten und strengen Alltags gäbe, dass 
auch sie eine Lebendigkeit habe, die es zu entdecken und 
zu entwickeln gelte. Sie hat sich zurückerinnert, dass sie 
immer schon Reisen unternehmen wollte, und sie sich ei-
gentlich immer einen Hund gewünscht habe, mit dem sie 
toben und laufen wollte, dass es da so viel mehr gab, als 
sie bisher gelebt habe. Elvira und Albert sind in der zwei-
ten Phase der erschütternden Affäre angekommen. Perel 
nennt sie die „Phase der Sinngebung“ (Perel 2022, 82). 
Es stellt sich die Frage, warum die Affäre passiert ist und 
was sie uns sagen will. 
Wenn wir uns nun die Frage stellen, warum Menschen 
fremd gehen, gibt es zwei Antworten: Entweder es stimmt 
mit der Beziehung etwas nicht oder es stimmt mit dem 
Menschen, der betrügt, etwas nicht. Affären scheinen also 
einen Mangel zu kompensieren oder einen Ausweg zu in-
szenieren. Unsere Kultur glaube nicht an grundlose Affä-
ren, so Perel (2022, 82). Ergo: Wenn wir die Beziehung 
nicht verantwortlich machen können, trifft es die Person 
des Betrügers. Es gibt viele mögliche Diagnosen – an-
gefangen bei ADHS, massive Bindungsstörungen, Sex-
sucht, die im ICD-10 den sexuellen Funktionsstörungen 
zugeordnet wird – die eine Affäre begründen können. 
Eine psychologische oder medizinische Erklärung für 
Untreue soll aber nicht dazu dienen, dem Reflektieren der 
eigenen sexuellen Vorlieben zu entkommen. Es ist viel 
leichter, sich als krank zu bezeichnen, als sich mit sich 
selbst ehrlich auseinander zu setzen (Perel 2022, 194).
Es gibt also viele Gründe, warum Menschen fremd ge-
hen. Aber Perel hebt einen besonderen Grund hervor, der 
mir sehr interessant erscheint: die Affäre als „Form der 
Selbsterforschung, eine Suche nach einer neuen (oder 
verlorenen) Identität“ (Perel 2022, 198).
Bei einer Affäre geht es offenbar nicht nur um die faszi-
nierende neue Person oder die Abwendung vom bishe-
rigen Partner, sondern auch – vielleicht sogar vor allem 
– um die Abwendung der Person, die wir selbst geworden 
sind. Das heißt, wir suchen möglicherweise gar nicht so 
sehr nach einer anderen oder einem anderen Geliebten, 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     109

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

sondern einer anderen Version von uns selbst. Vielleicht 
suchen wir öfter in unserer Ehe oder fixen Beziehung die 
Gründe, die in Wahrheit viel mehr bei uns selbst liegen. 
Esther Perel beschreibt das als „Streetlight Effect“: Der 
Betrunkene sucht seinen Schlüssel nicht dort, wo er ihn 
verloren hat, sondern unter der Laterne, wo Licht ist. 
Das heißt, Menschen haben die Tendenz, an Stellen zu 
suchen, wo das Suchen leichter fällt, anstatt dort, wo die 
Wahrscheinlichkeit höher ist, auf die Wahrheit zu stoßen 
(Perel 2022, 200).
Mit anderen Worten, es ist einfacher, einer gescheiterten 
Beziehung die Schuld zu geben, als sich mit den existen-
ziellen Unwägbarkeiten unserer Träume, Sehnsüchte und 
unserer Leere auseinander zu setzen. Paartherapeuten 
können diese Schieflage sogar noch unterstützen, wenn 
sie diesen Gedanken nicht im Hinterkopf haben und auf 
Probleme in Beziehungen stoßen, die schnell als Begrün-
dung für Affären herangezogen werden können. 

Affäre versus Monogamie

Affären sind von Haus aus prekär. Die Unsicherheit der 
Beziehung an sich, auch der Reiz des Verbotenen schürt 
die Vorfreude auf das Wiedersehen mit dem oder der 
geheimen Geliebten. Allein die Tatsache, dass wir den 
heimlichen Partner nicht wirklich haben können, garan-
tiert, dass wir ihn weiterhin wollen. Dieses Nie-ganz-er-
reichen-Können ist das erotische Geheimnis von Affären, 
das, was die Flamme der Leidenschaft am Brennen hält. 
„Meiner Erfahrung nach endet ein Großteil der Affären, 
selbst wenn für sie eine Ehe aufgegeben wurde. Egal wie 
authentisch die Liebe war, ein solcher Flirt war nie etwas 
anderes als eine schöne Fiktion“, meint Perel (2022, 204).
„Im besten Fall ist Monogamie vielleicht der Wunsch, 
jemanden zu finden, mit dem man sterben kann. Im 
schlimmsten Fall ist sie ein Mittel gegen die Schrecken 
des Lebendigseins. Da kommt es leicht zu Verwechs-
lungen“, sagte einmal der britische Autor und Psychoana-
lytiker Adam Phillips (1997, 94).
Fremdgeher beschreiben sich oft als besonders lebendig: 
Da finden sich Adjektiva wie intensiviert, wiedergebo-
ren, neu erwacht, befreit, verjüngt. Im Rückblick auf die 
Affäre und bei der genaueren Motivationserforschung, 
ist oft das Gefühl von sich lebendig fühlen ausschlagge-
bend. Das erotische Verlangen, das bis in die Fingerspit-
zen zu spüren ist, rüttelt aus mancher Erstarrung wach 
und lässt so manchen Trott und manche Plage des Alltags 
vergessen.
Und genau da liegt die Chance in der Krise, genau da 
kommt Hoffnung in die Verzweiflung und den Schmerz. 

„Will mir/uns diese Affäre das sagen? Will sie uns zeigen, 
worum es eigentlich geht? Will sie uns klar machen, wo-
hin das Leben mich/uns eigentlich führen will?“ 
In dieser „Phase der Sinngebung“ geht es darum, kreativ 
etwas Neues in der Ehe oder fixen Beziehung zu schaf-
fen, es geht um das Neuentdecken von mir, von dir, von 
uns. Es geht nicht um ein Zurück in die Beziehung vor 
der Affäre. Das wäre ein fataler Fehler. Es geht um uns 
als Neuschaffung. Um die beglückende Erfahrung, dass 
immer – auch wenn es schon verloren schien – ein Neu-
beginn möglich ist, wenn wir beide das wollen.
„Sind wir dazu verdammt, zu Hause nach Gewohnheit 
und Sicherheit zu suchen und woanders nach Abenteu-
ern?“, fragt Esther Perel, “Oder können wir uns auch ein 
Leben lang gemeinsam lebendig fühlen? Können wir das 
Fremde, nach dem wir uns sehnen, auch im Vertrauten er-
leben, und falls ja, wie ist das möglich?“ (Perel 2022, 237)

Lust

Auf erotischer Ebene lässt sich sagen, dass sich in lan-
gandauernden Beziehungen die Tendenz bemerkbar 
macht, das Vorhersehbare dem Unvorhersehbarem vor-
zuziehen. Erotik lebt aber vom Unvorhersehbaren. Lust 
verträgt sich nicht gut mit Gewohnheit und Wiederho-
lung. Sie will lebendig, wild und unkontrollierbar sein. 
Gleichzeitig leben fixe, langdauernde Beziehungen aber 
von Verlässlichkeit, Vertrautem und Sicherheit. Doch 
wenn es kein bisschen Ungewissheit und Abstand gibt, 
verschwindet auch die Sehnsucht, die Vorfreude auf ein 
Wiedersehen und jede Art von Aufregung.
Vielleicht sollten wir erkennen, dass Menschen und auch 
Beziehungen mit ihnen, immer auch etwas Fragiles und 
Unsicheres sind. Das Leben ist vergänglich, Dinge, Men-
schen verändern sich. Es gibt keine Garantie für Kon-
stanz. Leben heißt auch, den Verlust riskieren – durch 
Kritik, Ablehnung, Trennung und letztlich den Tod. Al-
lein dieser Perspektivenwechsel lässt die Illusion von 
Sicherheit schwinden. Diese veränderte Wahrnehmung 
lässt uns vielleicht auch unseren Partner/unsere Partne-
rin als stets interessant und geheimnisvoll erkennen. Und 
genau diese Einstellung braucht es, um das Begehren in 
langfristigen Beziehungen lebendig zu halten.
Und noch ein Gedanke verdient Beachtung: Tatsächlich 
wissen wir von unserem Partner deutlich weniger als wir 
glauben. Der Partner scheint völlig erkannt zu sein. Wir 
meinen, wir wüssten genau was er/sie denkt, was ihn/
sie interessiert, ärgert, freut, heiß macht oder kalt lässt. 
Wie respektlos denken wir da über die Weite der Seelen- 
Landschaft unseres Partners! Wie sehr beschneiden wir 



110     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

da völlig zu Unrecht die Persönlichkeit eines Menschen, 
die es letztlich doch nie ganz zu fassen gibt.
Als Elvira erklärt, dass sie beginne, ihre Gefühle, ihre 
Bedürfnisse, ihre Wünsche und Sehnsüchte auszugra-
ben und wahrzunehmen, kommt ein Leuchten in Alberts 
Augen. Das Neue, das Ungewisse, das Elvira da zeigt, 
macht Albert neugierig. Wenn wir es zulassen, auf die 
Andersartigkeit unseres Partners nicht mit Furcht und 
Ablehnung, sondern mit Interesse und Neugier zu reagie-
ren, wenn wir unseren Kontrollwunsch widerstehen und 
uns dem Unbekannten zu öffnen wagen, wahren wir die 
Chance auf Entdeckung. Wir bleiben an unserem Partner 
interessiert, erleben Spannung und Faszination. Gerade 
die eigene existenzielle Unsicherheit als unsere Realität 
anzunehmen, macht lebendig. Denn die Erotik lässt sich 
gut im Raum zwischen Angst und Faszination antreffen.
Werden Elvira und Albert es schaffen, den Vertrauens-
bruch in ihrer Ehe dauerhaft als Wendepunkt in der Ge-
schichte ihrer Beziehung zu sehen? Gut, sie haben sich 
entschieden am Zusammenbleiben und am Neubeginn 
ihrer Beziehung zu arbeiten. Aber wird es ihnen gelin-
gen, tatsächlich durch die neugewonnenen Erkenntnisse 
(Albert hat übrigens bezüglich seiner Gefühle und Be-
dürfnisse, Sehnsüchte und Wünsche ähnliche Erkennt-
nisse gehabt wie Elvira) mit den Schwierigkeiten ihres 
Beziehungslebens besser umzugehen? Ihre neu entfachte 
Erotik lebendig zu halten? Oder haben sie sich nach der 
letzten Paartherapie-Sitzung doch noch getrennt – mehr 
oder weniger würdevoll?
Helen Fisher, die US-amerikanische Anthropologin, Ver-
haltensforscherin und Autorin, die die romantische Liebe 
erforschte, unterscheidet drei Beziehungsszenarien von 
Paaren nach Affären: „Die Leidenden“, die in der Vergan-
genheit und ihrem Schmerz stecken bleiben, „die Prag-
matiker“, die sich zusammenreißen und mit der Vergan-
genheit abschließen, und letztlich „die Entdecker“, die 
sich aus der Asche der alten Beziehung erheben und eine 
neue, bessere Beziehung schaffen (Fisher 2008).

Die Entdecker

Besonders interessant ist wohl die dritte Kategorie von 
Paaren. Die Entdecker erkennen in der Affäre ein Ereig-
nis, das zwar an Schmerz kaum zu überbieten ist, aber 
sich gleichzeitig als der Schlüssel zu etwas Positivem 
darstellt. Wenn ihre gewohnte Welt zusammenbricht, 
stürzen sich die Paare so intensiv aufeinander, wie sie 
es seit Jahren nicht mehr getan haben. Sie haben ein un-
glaubliches Interesse aneinander, sie wollen hören, wis-
sen, verstehen und erkennen und sie beginnen wieder 

einander zu begehren. Auch wenn die neue Verbindung 
im tiefen Schmerz beginnt, so ist sie doch sehr lebendig.
Wenn das Paar es schafft, Schmerz, Widersprüche, Un-
klarheiten und Unsicherheit auszuhalten, eröffnet sich ih-
nen ein Raum voller Möglichkeiten, sich selbst (wieder) 
zu entdecken und eine tiefere Verbindung aufzubauen.
Esther Perel drückt es so aus: „Manchmal aber regt [die 
Affäre] zum Handeln an und gibt Antrieb zu Verände-
rungen, die die Beziehung dringend brauchte. Ein Ver-
rat trifft bis ins Mark, aber die Wunde kann heilen und 
einer Partnerschaft neuen Antrieb geben. Da ich glaube, 
dass aus der Krise infolge einer Affäre auch etwas Gutes 
entstehen kann, werde ich oft gefragt: »Dann empfehlen 
Sie unglücklichen Paaren also einen Seitensprung, damit 
es wieder besser läuft?« Meine Antwort? Viele Patienten, 
die eine Krankheit im Endstadium erlebt haben, berichten 
von einer positiven, lebensverändernden Erfahrung, die 
damit einhergeht. Daher würde ich einen Seitensprung 
wohl ebenso wenig empfehlen wie eine unheilbare 
Krebserkrankung.“ (Perel 2019, 23) 
Daher stellt sich die Frage, was wir aus Affären lernen 
können, ohne selbst eine durchleben zu müssen? Auch 
wenn der Impuls, die Beziehung zu schützen, normal ist, 
führt ein „Affären-sicher-machen“ nur allzu schnell zu 
erdrückenden Beschränkungen. Wenn ein Paar seine Be-
ziehung durch verschiedene Formen von Überwachung 
abzusichern versucht, riskiert es damit, genau das Gegen-
teil zu erreichen. 
Statt uns allzu sicher zu sein, dass wir unsere Beziehung 
im Griff haben und sicher niemals als gehörnter Partner 
oder gehörnte Partnerin aufwachen würden, müssen wir 
lernen mit der Unsicherheit zu leben: Den Verlockungen, 
den Reizen, den Phantasien – unseren eigenen und denen 
unseres Partners.
Die Entdecker führen Gespräche, die es vor der Affäre nie 
gegeben hätte: ergebnisoffene, verwundbare und emotio-
nal riskante Gespräche, die neugierig auf einen Menschen 
machen, der uns vertraut und doch irgendwie auch fremd 
ist. Und wenn wir die Freiheit des anderen innerhalb der 
Beziehung würdigen, neigen wir weniger dazu, sie an-
derswo zu suchen.
Vertrauen steht im Zentrum des Eheversprechens und dem 
Eingehen von monogamen, ernsthaften Beziehungen und 
Affären zerstören es. Oft verwechseln wir aber Vertrau-
en mit Sicherheit. Wir wollen eine Garantie, dass unser 
Partner / unsere Partnerin stets treu zu uns steht und nie 
so egoistisch ist, seine oder ihre eigenen Bedürfnisse über 
unsere Gefühle zu stellen.
Aber Vertrauen ist eine Kraft, die uns die Fähigkeit gibt, 
mit Unsicherheit und Verwundbarkeit umzugehen. Ra-
chel Botsman, eine anerkannte britische Expertin für Ver-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     111

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

trauensforschung, beschreibt Vertrauen als den selbstsi-
cheren Umgang mit dem Unbekannten (Botsman 2016). 
Wenn wir uns damit abfinden, dass wir die Sicherheit, 
nach der wir uns sehnen, hier auf dieser Welt nie wirklich 
bekommen können, ist es uns vielleicht möglich, unseren 
Vertrauensbegriff neu zu definieren: Ja, Vertrauen wird 
nach und nach durch Taten aufgebaut und gestärkt, aber 
es ist ebenso ein Wagnis, ein Vorschuss – ein als Verspre-
chen getarntes Risiko.
Unsere Partner gehören uns nicht, wir haben sie nur ge-
liehen. Das Wissen, dass wir sie oder ihn auch verlieren 
können, muss die Verbindung nicht schwächen. Im Ge-
genteil, es verlangt nach aktivem Zutun, das in Lang-
zeitbeziehungen leider oft auf der Strecke bleibt. Die Er-
kenntnis, dass der geliebte Mensch nie ganz zu fassen ist, 
sollte verhindern, dass wir die Hände in den Schoß legen.
Dem mitreißenden Gefühl der Lebendigkeit – einmal ge-
weckt – ist schwer zu widerstehen. Allerdings müssen wir 
der schwindenden Neugier, lustlosen Interaktionen, ver-
bitterter Resignation sowie öder Routine entgegentreten. 
Ein eingeschlafenes Ehe- oder Beziehungsleben ist oft 
fehlender Phantasie geschuldet.
Affären in ihrer Hochblüte fehlt es niemals an Begehren, 
Aufmerksamkeit, Romantik und Verspieltheit. Gemein-
same Träume, Zärtlichkeit, Leidenschaft, Neugier sind 
wesentliche Merkmale von Affären – aber zum Glück 
auch von großartigen Ehen oder fixen Langzeitbezie-
hungen. 

Literatur

Botsman R (2016) We’ve stopped trusting institutions and started trusting 
strangers. TED Talk: https://www.ted.com/talks/rachel_bots-
man_we_ve_stopped_trusting_institutions_and_started_tru-
sting_strangers (abgerufen März 2025)

Crispin J (2012) An Interview with Eva Illouz, in: Bookslut (online Litera-
turmagazin; abgerufen März 2025).

Fisher H (2008) The Brain in Love. TED Talk: http://www.ted.com/talks/
helen_fisher_studies_the_brain_in_love (abgerufen März 2025)

Frankl V E (2018) Trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psychologe erlebt 
das Konzentrationslager. München: Penguin

Perel E (2019) Die Macht der Affäre – Warum wir betrügen und was wir 
daraus lernen können. Hamburg: HarperCollins

Perel E (2022) Was Liebe aushält. Untreue überdenken. Ein Buch für alle, 
die jemals geliebt haben. Hamburg: HarperCollins, 2. Auflage

Phillips A (1997) Monogamie…aber drei sind ein Paar. Frankfurt/M: Fi-
scher Taschenbuch 

Anschrift der Verfasserin: 

Mag.a Eva Maria Berger

 eva-maria.berger@aon.at

https://www.ted.com/talks/rachel_botsman_we_ve_stopped_trusting_institutions_and_started_trusting_strangers
https://www.ted.com/talks/rachel_botsman_we_ve_stopped_trusting_institutions_and_started_trusting_strangers
https://www.ted.com/talks/rachel_botsman_we_ve_stopped_trusting_institutions_and_started_trusting_strangers
http://www.ted.com/talks/helen_fisher_studies_the_brain_in_love
http://www.ted.com/talks/helen_fisher_studies_the_brain_in_love


112     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

Erziehung im Wandel – Spannungsfeld für 
Eltern

Wie Kinder erzogen werden, hängt von vielfältigen Fak-
toren ab, auch die jeweilige Kultur und das Menschenbild 
der Eltern spielen dabei eine große Rolle. Zusätzlich ist die 
Erziehung auch innerhalb einer Kultur stetig im Wandel. 
Die pädagogischen Überzeugungen und Erziehungsstile 
werden gesellschaftlichen und technologischen Verände-
rungen angepasst, Erkenntnisse aus der Kinderpsycholo-
gie werden mehr und mehr berücksichtigt (eltern-echo.de 
2025).
Trotz dieses stetigen Wandels bleibt die grundlegende In-
tention der Eltern gleich: Sie wollen „das Beste“ für ihr 
Kind, es für das Leben stark machen. Was genau Eltern für 
„das Beste“ halten, ist von den aktuellen pädagogischen 
Überzeugungen und den persönlichen Einstellungen der 
Eltern geprägt. Die derzeitigen Erziehungstrends, hier als 
moderne Erziehung bezeichnet, unterscheiden sich in der 
Interpretation des vermeintlich Besten sehr von der tradi-
tionellen Erziehung, was häufig zu Konflikten zwischen 
den beiden Elternteilen führt.
In diesem Artikel möchte ich darlegen, wie polarisieren-
de Erziehungseinstellungen der Eltern entstehen, wie sie 
zu Konflikten führen und wie die Existenzanalyse dazu 
beitragen kann, mit dieser Situation umzugehen.

Unterschiede in der traditionellen und  
modernen Erziehung

Noch nie war das Angebot an Erziehungsratgeber so groß 
wie heute. Das zeigt, wie populär das Thema Erziehung 
ist. Junge Eltern hinterfragen die Erziehungsmittel ihrer 
eigenen Eltern und sind auf der Suche nach anderen Stra-
tegien und Orientierung.
Die Haltung zu Kindern und das Verständnis der Eltern-
rolle haben sich geändert. Während in der traditionellen 
Kindererziehung die Eltern zu wissen glaubten, was das 
Beste für ihr Kind sei, hat sich das heute geändert. Früher 
war für die Meinung, Gefühle und Bedürfnisse der Kin-
der wenig Raum: Die Eltern trafen Entscheidungen und 
stellten Regeln auf – die Kinder hatten diesen zu gehor-
chen. Den modernen Erziehungsansätzen von heute wie 
der Existenziellen Pädagogik (Waibel 2017) als auch der 
partizipativen und demokratischen Erziehung ist es ein 
zentrales Anliegen, dass Kinder lernen, ihre Meinungen, 
Gefühle und Bedürfnisse wahrzunehmen und zu kommu-
nizieren, sowie die Kinder in Entscheidungsprozesse mit 
einzubeziehen (Danner 2018).
Die moderne Erziehung reduziert das Kind nicht auf sei-
ne Rolle oder Pflichterfüllung, sondern sieht das Kind als 
gleichwürdigen Menschen mit Rechten und Bedürfnis-
sen. In der Existenziellen Pädagogik wird dem Kind auch 
ein intentionales Streben nach Sinn zugesprochen. Dieser 
ganzheitliche Blick auf das Kind führt in der modernen 
Erziehung dazu, dass Kinder als eigenständige Persön-
lichkeiten angesehen werden. Die Intention der Eltern ist 

WIE POLARISIERENDE ERZIEHUNGSVORSTELLUNGEN  
ZU KONFLIKTEN ZWISCHEN ELTERNTEILEN FÜHREN KÖNNEN

Nadine John

Heute haben Elternteile oft unterschiedliche Erziehungsvorstel-
lungen, die von ihnen als sehr gegensätzlich erlebt werden. 
Dies führt zu Konflikten, die häufig auf psychodynamischer 
Ebene ausgetragen werden. Damit Eltern einen personalen 
Umgang mit dieser Situation finden, ist es wichtig, dass sie 
sich ihrer Vorstellungen, was eine gute Erziehung ausmacht, 
bewusst werden, ihre wiederkehrenden Reaktionsmuster im 
Konflikt (Copingreaktionen) erkennen können und sowohl die 
eigenen erzieherischen Werte und Sorgen als auch die des an-
deren Elternteils verstehen lernen.

SCHLÜSSELWÖRTER: Existenzielle Pädagogik, Erziehung, Coping- 
reaktion, personale Kommunikation, Beratung von Eltern

HOW POLARIZING CONCEPTS OF EDUCATION CAN LEAD TO 
CONFLICTS BETWEEN PARENTS

Today, parents often have divergent views on child-rearing, 
which they experience as being strongly opposed to one an-
other. This frequently leads to conflicts that are played out on a 
psychodynamic level. For parents to develop a more personal 
way of dealing with such situations, it is essential that they be-
come aware of their own ideas about what constitutes good 
parenting, recognize their recurring patterns of response in 
conflict situations (coping reactions), and both learn to under-
stand their own educational values and concerns as well as 
those of the other parent.

KEYWORDS: existential pedagogy, education, coping reac-
tions, personal communication, parental counseling



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     113

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

es, ihr Kind individuell und liebevoll auf seinem Weg zu 
fördern, ein selbstbewusster, verantwortungsvoller und 
zufriedener Mensch zu werden. Das bedeutet, das Kind 
so zu begleiten, dass es selbst herausfinden kann, was 
„das Beste“ für sich selbst ist. Dem steht gegenüber, dass 
in der traditionellen Erziehung die Erwachsenen über die 
Zukunft ihrer Kinder bestimmten und somit „das Beste“ 
vorgaben; dabei orientierten sie sich an der Gesellschafts-
norm und der Rollenvorstellung (Ecarius 2002).
Die bisherige Gegenüberstellung von traditioneller und 
moderner Erziehung soll verdeutlichen, wie stark sie sich 
in ihrer Haltung zum Kind und in den angewendeten Er-
ziehungsmitteln unterscheiden.
Im Verständnis der Existenziellen Pädagogik impliziert 
die Anwendung von Erziehungsmitteln ein Machbar-
keitsdenken und ein mechanistisches Verständnis von Er-
ziehung: Das Erziehungsziel kann mit einem Erziehungs-
mittel erreicht werden (Waibel 2022). Diese Vorstellung 
passt zwar in ein mechanistisches, jedoch nicht in ein 
existenzielles Menschenbild. Wenn in weiterer Folge von 
Erziehungszielen gesprochen wird, bezieht sich dies auf 
das, was sich Eltern für ihr Kind zukünftig vorstellen, das, 
was sie für „das Beste“ erachten. Mit Erziehungsmitteln 
sind hier sowohl eingesetzte Interventionen als auch die 
Kommunikation und der Umgang mit dem Kind gemeint. 
Um das jeweils „Beste“ für das Kind zu erreichen, ver-
wenden die Erziehenden ihrem Erziehungsstil und -ziel 
entsprechende Erziehungsmittel. So waren traditionell 
beispielsweise Strafen, Drohungen oder Belohnungen 
gängige Mittel, um Gehorsam zu erzielen. In der moder-
nen Erziehung verstehen sich Eltern als wertschätzende 
Begleiter:innen, die ihrem Kind Unterstützung beim 
Umgang mit Emotionen und den Herausforderungen des 
kindlichen Alltags anbieten. Dabei sind eine Kommuni-
kation auf Augenhöhe, wechselseitiges Verständnis, ge-
genseitige Kompromissbereitschaft und das verantwor-
tungsvolle Einbeziehen des Kindes in eine gemeinsame 
Lösungsfindung wichtige Prämissen.

Erziehung als Konfliktthema der Eltern 

Neben den kulturellen und gesellschaftlichen Erwar-
tungen sowie den aktuellen Erziehungstrends wird der Er-
ziehungsstil stark von dem in der Herkunftsfamilie erfah-
renen Erziehungsstil beeinflusst. In der Beratung junger 
Eltern kann beobachtet werden, dass unterschiedliche Er-
ziehungsstile Ausgangspunkt für Spannungen zwischen 
den Eltern sein können. Oftmals hat sich ein Elternteil 
mit dem Wandel der Erziehung auseinandergesetzt und 
vertritt bewusst den modernen Erziehungsstil. Manche 

“Väter und Mütter, die eine von Regeln, Verboten und 
Bestrafung geprägte Kindheit hatten, [können] sich in der 
Erziehung ihrer Kinder weniger davon lösen” (Pronova 
BKK 2025, 6). Besonders spannungsreich wird es, wenn 
das Kleinkind anfängt, eigenständiger zu werden. Dann 
wird sichtbar, welche Einstellungen die Eltern zu Themen 
wie Eigenständigkeit, selbstständiges Ausprobieren, Frei-
heit versus Grenzen und Regeln haben. Gehen ihre An-
sichten hier zu weit auseinander und kommen dazu noch 
Erwartungen, was ein Kind in einem bestimmten Alter 
können müsste, kann das zu starken Konflikten führen.

Beispiel aus der Praxis

Folgendes Beispiel soll diesen Konflikt verdeutlichen: 
Es ist Schlafenszeit und die Mutter macht ihr dreijähri-
ges Kind bettfertig. Das Kind möchte die Schlafanzug-
hose nicht anziehen. Die Mutter ist verwundert und fragt 
das Kind: „Was ist mit der Hose? Warum magst du sie 
nicht anziehen?“ Ihr Kind antwortet, dass ihm die Hose 
zu kratzig sei und es das Muster nicht möge. Die Mutter 
überlegt: Es ist ihr wichtig, dass ihr Kind die Hose an-
zieht, damit es nachts warm bleibt und durchschläft, denn 
sie braucht selbst dringend Schlaf.
Sie sagt zu ihrem Kind: „Mir ist wichtig, dass du eine 
Hose zum Schlafen anziehst, damit du nicht frierst und 
gut schlafen kannst. Leider sind alle anderen Hosen ge-
waschen und noch nass. Wir haben nur diese Hose. Ich 
habe eine Idee.“ Sie krempelt die Hose auf links; das 
Muster ist nun weniger deutlich und der Stoff weicher. 
Ihr Kind strahlt über das neue Aussehen der Hose und 
zieht sie an.
Die Mutter hat ihr Kind ernst genommen, dem Kind ihren 
Standpunkt und die Situation erklärt und ihm eine kreati-
ve Lösung vorgeschlagen, mit der sich beide gesehen und 
verstanden fühlen.
Am nächsten Abend bringt der Vater das Kind ins Bett. 
Als es darum geht, die Schlafanzughose anzuziehen, sagt 
das Kind: „Nein, nicht so! Andersrum.“ Der Vater wun-
dert sich. „Nein, so ist die Hose richtig herum“, und ver-
sucht, dem Kind die Hose anzuziehen. Das Kind fängt an 
zu strampeln und ruft: „Nein, Mama hat sie andersrum 
angezogen!“ Dem Vater ist das zu viel: „Wir ziehen die 
Hose richtig rum an.“ Und er versucht erneut, dem Kind 
die Hose anzuziehen. Das Kind fängt an zu schreien; der 
Vater wird auch lauter. Die Mutter kommt ins Badezim-
mer gelaufen.
Dem Vater war es wichtig, dass in dieser Situation die 
Hierarchie eingehalten wird: Es wird das gemacht, was 
der Erwachsene sagt. Ihm war auch wichtig, dass gesell-



114     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

schaftliche Normen eingehalten werden: „So macht man 
das“, und schließlich zeigte der Vater kein Interesse an 
der Perspektive des Kindes. Beide – sowohl der Vater als 
auch das Kind – waren sehr unzufrieden und fühlten sich 
gegenseitig nicht verstanden.
Die Mutter, alarmiert durch das Schreien ihres Kindes, 
kommt hinzu, und der Streit der Eltern beginnt: „Sei nicht 
so engstirnig und unflexibel. Du denkst immer nur an 
dich! Du hast das Kind nicht im Blick! Wegen dir weint 
es jetzt und kann nicht schlafen!” Der Vater sieht sich nun 
nicht nur mit einem unkooperativen Kind, sondern auch 
noch mit einer beschuldigenden Partnerin konfrontiert 
und verteidigt sich: „Wir müssen nicht immer über alles 
diskutieren! Das Kind soll einfach den Schlafanzug an-
ziehen und ins Bett gehen! Wegen dir hat das Kind zu viel 
Entscheidungsfreiheit!“

Pädagogischer Blick auf den Konflikt der 
Eltern

Im Erziehungsstil schwingen immer ein Ziel – „das will 
ich für mein Kind erreichen“ – und gleichzeitig auch 
eine Sorge mit – „das will ich verhindern, davor schütze 
ich mein Kind“. Die Mutter möchte, dass sich ihr Kind 
zu einer selbstständigen und glücklichen Persönlichkeit 
entwickelt. Das sieht sie durch die Erziehungsmittel des 
Vaters gefährdet. Dramatischer ausgedrückt: Die Erzie-
hungsweise des Vaters könnte beim Kind zu psychischem 
Schaden führen. Als Bestätigung ihrer Sorge gilt für sie 
das Verhalten des Kindes: Es schreit und weint. Sie re-
agiert heftig und attackiert die Erziehungsmittel des Va-
ters: „So kannst du nicht mit dem Kind umgehen.“
Blicken wir auf den Vater: Er ist ein sehr regelbewuss-
ter Mensch und erledigt seine Aufgaben so, wie man es 
macht. Er möchte, dass sein Kind stark wird und gut mit 
den Herausforderungen des Lebens umgehen kann. Wie 
soll das nur gelingen, wenn es sich noch nicht einmal 
einen Schlafanzug richtig anziehen kann?
Die Erziehungsmittel der Mutter berühren seine unbe-
wusste Sorge, dass das Kind mit der Härte und der Rea-
lität nicht zurechtkommen könnte, weil die Mutter ihm 
immer alles erleichtert. Als Bestätigung seiner Sorge gilt 
auch für ihn das Verhalten des Kindes: Es schreit und 
weint und ist in seinen Augen überfordert und unfähig, 
mit den kleinsten Herausforderungen umzugehen.
Jetzt reagiert der Vater heftig und attackiert die Erzie-
hungsmittel der Mutter: „So kannst du nicht mit dem 
Kind umgehen.“
Jedes Elternteil fühlt sich im Recht und vom anderen 
Elternteil unverstanden. Beide möchten ihr Kind vor 

möglichen zukünftigen Nachteilen bewahren und hoffen 
gleichzeitig auf einen ruhigen Abend.

Psychodynamischer Blick auf den Konflikt 
der Eltern

Im Beispiel ist eine Alltagssituation exemplarisch darge-
stellt und steht für eine von vielen Auseinandersetzungen 
zwischen Eltern über den richtigen Umgang mit ihrem 
Kind. Häufen sich diese Situationen, können die Aus-
einandersetzungen über die Kindererziehung zu einer 
krisenhaften Paarsituation werden. Wie Kolbe 2008 er-
läutert, gelingt in der Krise die Kommunikation zwischen 
den Partner:innen nicht mehr. Der existenzielle Dialog 
zwischen den Eltern scheitert: Das, was der:die Partner:in 
in der jeweiligen Situation sagt, wird nicht mehr offen ge-
hört, sondern aufgrund der Vorerfahrungen bereits gedeu-
tet (Kolbe 2008). Schnell werden gegenseitige Vorwürfe 
und Schuldzuweisungen erhoben. Beidseitig kommt es 
zum verbalen Schlagabtausch und generalisierten Aus-
sagen wie “musst du immer so egoistisch sein”, “wegen 
dir geht es unserem Kind schlecht” oder “so wird das nie 
was”. Diese Wortgefechte sind im existenzanalytischen 
Verständnis keine gelungene Kommunikation, sondern 
ein Abreagieren gemäß der Copingreaktionen der jeweils 
Beteiligten (Kolbe 2008). Copingreaktionen sind sponta-
ne, autonome Reaktionsmuster, die einem Menschen als 
Schutz dienen, wenn ein (tatsächliches oder befürchte-
tes) psychodynamisches Mangel- oder Bedrohungsthema 
auftritt und ein Einlassen auf die Situation nicht möglich 
ist (Kolbe 2010). 
Streitsituationen beginnen häufig damit, dass der:die eine 
in seiner:ihrer Copingreaktion den:die anderen Partner:in 
verbal attackiert. Auf diese Attacke reagiert dann wiede-
rum der:die andere Partner:in mit einer Copingreaktion. 
Dies ist den Beteiligten in der Regel nicht bewusst. In 
ihrem Erleben äußern sie sich zum aktuellen Thema (Kol-
be 2010). Diese psychodynamische Kommunikation wird 
von allen Beteiligten als belastend und nicht zielführend 
erlebt — sie führt weiter in die Krise hinein statt aus die-
ser hinaus. 
Anders zeigt sich die Situation, wenn die Kommunikati-
on gelingt: Dann begegnen sich die Partner:innen in ihrer 
authentischen, situativen Betroffenheit und teilen diese 
einander mit. Es ist ihnen möglich, sich über ihre emo-
tional bewegenden, existenziellen Werte und Empfindun-
gen auszutauschen. Diese Art des Austausches bezeich-
net Kolbe (2010) als personale Kommunikation. Dabei 
findet ein Dialog im existenzanalytischen Sinn zwischen 
den Beteiligten statt, in dem es darum geht, sich wechsel-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     115

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

seitig zu verstehen: “Worum geht es dem anderen? Kann 
ich bei dem bleiben, was ihm wichtig ist, auch wenn das 
gerade nicht mein Interesse ist oder wenn es mich sogar 
beunruhigt?“ (Kolbe 2008, 8)
Damit ein Wechsel von der psychodynamischen zur perso-
nalen Kommunikation gelingen kann, ist es entscheidend, 
dass eine:r der beteiligten Partner:innen erkennt, dass er:sie 
entsprechend seines:ihres Schutzmechanismus der Coping-
reaktion reagiert. Dann hat er:sie die Möglichkeit, aus sei-
ner:ihrer Copingreaktion auszusteigen und seinem:ihrem 
Gegenüber authentisch die eigene Sorge, Enttäuschung 
oder die persönliche Bedeutung der existenziellen Thema-
tik mitzuteilen (Kolbe 2010).
Auf das Beispiel bezogen heißt das, die Mutter agiert ge-
mäß ihrer Copingreaktion (gefühlte Bedrohung für ihr 
Kind und wird wütend) und macht dem Vater Vorwürfe, 
dieser antwortet ebenfalls aus seiner Copingreaktion he-
raus und steigt in den verbalen Schlagabtausch mit ein. 
Der Konflikt ist nicht gelöst und die eigentlichen Anlie-
gen der Elternteile kamen nicht zur Sprache.

Existenzanalytische Beratung von Eltern

Die existenzanalytische Beratung von Eltern kann dabei 
unterstützen, eine Brücke zwischen den polaren Stand-
punkten der Eltern zu bauen. Indem sie zuerst psychoedu-
kativ den Eltern verständlich macht, nach welchen Re-
aktionsmustern ihre Konflikte ablaufen, und dann jedem 
Elternteil seine eigene Copingstrategie bewusst wird. 
Anschließend geht es darum, den Zugang zur personalen 
Kommunikation zu erarbeiten, sodass sich die Partner:in-
nen auf Fragen wie: „Wie erlebst du das gerade? Was 
macht das mit dir? Was ist dir wichtig? Was brauchst du 
jetzt von mir?“ einlassen können. Dabei ist es hilfreich, 
eine Streitsituation in ihren verschiedenen Konfliktebe-
nen gemeinsam zu betrachten. Mit Blick auf a) die si-
tuative Befindlichkeit der Beteiligten: „Wie hast du das 
erlebt? Wie ging es dir damit?“, b) das subjektive Erleben 
und die Bewertungsweise der Situation: „Was macht das 
mit dir? Wie verstehst du dein Verhalten in der Situation 
und wie das der anderen?“ und c) die (unbewussten) Wer-
te und Sorgen: „Was war dir in dieser Situation für dich 
und für dein Kind bedeutsam? Was wolltest du für dein 
Kind? Wovor wolltest du dich oder dein Kind in der Situ-
ation beschützen?“
Bezogen auf den Konflikt über Erziehungsansichten be-
deutet das für Eltern: Weg vom sich wiederholenden 
Streit über Alltagssituationen: „Welches Erziehungsmit-
tel ist in welcher Situation das angemessenste?” hin zum 
Austausch und zum Verstehen des Beweggrundes, wes-

halb der:die jeweilige Partner:in sein:ihr Erziehungsmit-
tel für richtig hält: „Was möchtest du für dein Kind?“ oder 
„Wovor möchtest du dein Kind schützen?“.
Eine weitere Brücke zwischen divergierenden Erziehungs-
ansichten ist es, das gemeinsame Ziel zu bergen, z. B. „Das 
Kind fit fürs Leben zu machen“. Den traditionellen An-
sichten entsprechend ist „das Beste“ erreicht, wenn das 
Kind erfolgreich im Beruf ist, finanziell ausgesorgt und 
einen hohen sozialen Status erlangt hat. Zunächst er-
scheint „das Beste“ der modernen Ansätze konträr dazu: 
ein selbstbestimmtes, selbstverantwortliches und zufrie-
denes Leben zu führen. Beim vertieften Hinspüren wird 
der Wunsch nach einem zufriedenen Leben hinter Erfolg 
und hohem sozialen Status sichtbar. Es gibt somit einen 
gemeinsamen Wunsch und ein gemeinsames Ziel für das 
Kind. Wird dies den Eltern bewusst, ist das ein guter Aus-
gangspunkt für den personalen Dialog über die Beweg-
gründe der Wahl des vermeintlich Besten. Ist das, was die 
Eltern für „das Beste“ für ihr Kind halten, in Wirklichkeit 
aus einem persönlich erlebten Mangel motiviert? Kennen 
Eltern gegenseitig ihre Beweggründe, kann dies das wech-
selseitige Verständnis für den Erziehungsstil erhöhen. Das 
ist der Punkt, an dem die Eltern gemeinsam überprüfen 
können, wie sie ihre Erziehungs-Werte leben möchten: Mit 
welcher Haltung möchten sie als Vater oder Mutter ihrem 
Kind begegnen? Und was bedeutet das wiederum für die 
Wahl der Erziehungsmittel?

Aus Sicht der Existenziellen Pädagogik 

Aus Sicht der Existenziellen Pädagogik stehen Eltern 
vor der Aufgabe, ihren Kindern authentisch und perso-
nal zu begegnen (Waibel 2014) und so ihren stimmigen, 
und im günstigsten Falle gemeinsamen, Erziehungsstil 
zu finden. Bei existenziell pädagogischer Betrachtung 
der Erziehungsmittel geben die vier Grundmotivationen 
den Eltern eine Orientierung (Waibel 2022, 207): Gibt 
dieses Mittel oder die Maßnahme dem Kind ausreichend 
Schutz, Halt und Raum (1. Grundmotivation)? Führt das 
gewählte Mittel zu mehr Nähe, Beziehung und Zeit (2. 
Grundmotivation)? Und wie steht es um Wertschätzung, 
Beachtung und Gerechtigkeit gegenüber dem Kind in der 
gewählten Erziehungsmethode (3. Grundmotivation)? 
Hat das Kind die Möglichkeit, seine personalen Werte zu 
leben (4. Grundmotivation)? Eine weitere Orientierung 
bietet die biografische Selbstreflexion: Wie habe ich mich 
als Kind mit den Erziehungsmitteln meiner Eltern ge-
fühlt? Möchte ich das so für mein eigenes Kind?
Abschließend ist es mir wichtig, zu erwähnen, dass ein 
Streitklima innerhalb der Familie immer vom Kind wahr-



116     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

genommen wird. Während sich die Eltern also im Kon-
flikt über das vermeintlich Beste für ihr Kind befinden, 
übersehen sie vielleicht gerade die Auswirkungen dieses 
Konflikts auf ihr Kind: Wie geht es dem Kind, wenn die 
Eltern häufig streiten? Wie erlebt das Kind die Eltern im 
Streit? Fühlt es sich für den Streit zwischen den Eltern 
verantwortlich? Und entsprechend der Leitfrage der exis-
tenziellen Pädagogik: Was braucht dieses Kind jetzt von 
seinen Eltern?

Literatur

Danner S (2018) Demokratische Partizipation von Kindern in Kindergär-
ten: Hintergründe Möglichkeiten und Wirkungen. Bundes-
zentrale für politische Bildung, https://www.bpb.de/themen/
bildung/dossier-bildung/255737/demokratische-partizipation-
von-kindern-in-kindergaerten-hintergruende-moeglichkeiten-
und-wirkungen/#footnote-target-18, 2.10.2025

Ecarius J (2002) Familienerziehung im historischen Wandel. Eine qualita-
tive Studie über Erziehung und Erziehungserfahrungen von drei 
Generationen. Wiesbaden: Springer Fachmedien 

Eltern-echo: Link: https://eltern-echo.de/erziehung-frueher-und-heute-ein-
blick-in-die-vergangenheit/;18.08.2025

Kolbe C (2008) Existenzanalytische Paartherapie. Spannungsfelder der 
Paarbeziehung und Grundzüge der Behandlung. Existenzana-
lyse 25, 2, 4–11

Kolbe C (2010) Zur Bedeutung der Psychodynamik in der existenzanaly-
tischen Psychotherapie. Existenzanalyse 27, 2,46–54 

Pronova BKK (2025) Familie und Erziehung 2025, https://www.pro-
novabkk.de/unternehmen/presse/studien/familie-und-erzie-
hung-2025.html#section-id-leistungen, 01.10.2025

Waibel E M (2014) Wie wir wissen, ob wir in der Erziehung richtig han-
deln? Existenzanalyse 31, 1, 26–39

Waibel E M (2017) Erziehung zum Sinn. Grundlagen einer Existenziellen 
Pädagogik. Weinheim Basel: Beltz Juventa, 1

Waibel E M (2022) Haltung gibt Halt. Mehr Gelassenheit in der Erziehung. 
Weinheim Basel: Beltz Juventa, 1

Anschrift der Verfasserin:

Nadine John, PhD.
beratung@nadinejohn.de 

https://www.bpb.de/themen/bildung/dossier-bildung/
https://www.bpb.de/themen/bildung/dossier-bildung/
https://www.pronovabkk.de/
https://www.pronovabkk.de/
mailto:beratung@nadinejohn.de


EXISTENZANALYSE   42/2/2025     117

SYMPOSIUM „GESELLSCHAFTLICHE PHÄNOMENE“

Hinführung

Dieser Beitrag verfolgt ein dreifaches Anliegen, wie die 
Auslegung seines Titels „Armutsforschung trifft Existenz- 
analyse“ in folgende drei Richtungen zu verdeutlichen 
sucht:
Zunächst verweist der Titel auf eine Begegnung zwischen 
zwei wissenschaftlich fundierten Welten. Die Armutsfor-
schung ist zu Gast bei der Existenzanalyse, die beiden 
werden ins Gespräch gebracht, was zu spannenden An-
fragen führt. 
Durch eine kleine Variation des Titels eröffnet sich ein 
zweites Anliegen des Beitrags: „Existenzanalyse trifft 
Armutsforschung“ – ‚treffen‘ hier im Sinne von „etwas 
richtig erfassen, genau herausfinden“ gemeint, wie es in 
der Form „treffend“ zum Ausdruck kommt. Der Beitrag 
formuliert Positionen, die zeigen wie die Wirklichkeit 
von Armutserfahrungen mit existenzanalytischer Begriff-
lichkeit und Theorie treffend erfasst werden kann. 
Zuletzt sollen mögliche Widersprüche ins Gespräch ge-
bracht werden, die sich aus der Konstellation „Armuts-
forschung trifft Existenzanalyse“ ergeben könnten, wenn 
existenzanalytisches Denken und Handeln durch norma-
tive Anfragen, die in der Armutsforschung verteidigt wer-
den, empfindlich getroffen, zumindest aber herausgefor-
dert wird. Gleiches gilt auch in die Gegenrichtung. 
Am Ende steht – im Sinne des Kongressthemas – das 
Bestreben, auf der Ebene der wissenschaftlichen Debatte 

fruchtbare Spannungen zu halten, mögliche Konflikte zu 
moderieren und Polarisierungen zu vermeiden – in einem 
Themenfeld, das eine enorme gesellschaftliche Polarisie-
rung mit Schaden für die davon betroffenen Menschen 
verkörpert.

Anfragen

Die Unternehmung, ‚Armutsforschung‘ mit ‚Existenz- 
analyse‘ ins Gespräch zu bringen, hat ihre Vorgeschichte 
in meiner eigenen Erfahrung einer förderlichen psycho-
therapeutischen Behandlung, die mir ermöglichte, eine 
Krise zu meistern und in verbessertem Selbstbezug mein 
Leben neu auszurichten. Persönlich überaus froh, so gut 
unterstützt einen neuen Weg gefunden zu haben, stellte 
sich mir als sozialkritischem Armutsforscher vor meinem 
persönlichen Erfahrungshintergrund eine durchaus be-
kannte Frage mit einer neuen Färbung: Wie steht es denn 
um den Zugang zu Hilfsangeboten wie Psychotherapie 
für Menschen, die sozial schlechter gestellt, vielleicht gar 
von Armut betroffen sind? Schließlich ist eine Behand-
lung mit erheblichen Kosten verbunden, kostengünstige 
oder freie Angebote sind – zumindest in Österreich – rar, 
und die Kranken- bzw. Gesundheitskasse steht nur unzu-
reichend dafür ein. Überdies sind solche Angebote wohl 
in den wenigsten Fällen als ‚niederschwellig‘ zu charak-
terisieren. Eine erste Recherche zeigte, dass diese Fra-

ARMUTSFORSCHUNG TRIFFT EXISTENZANALYSE! 
Anfragen, Positionen, Widersprüche

Helmut P. Gaisbauer

Der Beitrag thematisiert Schnittstellen zwischen Armutsfor-
schung und Existenzanalyse. Er zeigt, wie existenzanalytische 
Konzepte – insbesondere das Strukturmodell – Schritt für Schritt 
neue Perspektiven zur Deutung von Armutserfahrungen eröff-
nen. Anhand empirischer Beispiele werden Positionen formu-
liert und normative Spannungen beleuchtet, etwa in Bezug 
auf die Themen Schuld und Angst, die in beiden Disziplinen 
unterschiedliche Bewertung erfahren. Der Beitrag offenbart 
theoretische Synergien aber auch fruchtbare Spannungen. Er 
stellt außerdem die politisch-praktische Frage einer möglichen 
Verantwortung für ein Engagement zur Armutsbekämpfung in 
den Raum.

SCHLÜSSELWÖRTER: Armut, Armutsforschung, Strukturmodell, 
Forschungsheuristik, Zugang zu Psychotherapie, normative 
Bewertung, Widersprüche

POVERTY RESEARCH MEETS EXISTENTIAL ANALYSIS!
Inquiries, Positions, Contradictions

This symposium contribution addresses the interfaces between 
poverty research and Existential Analysis. It shows how existen-
tial analytical concepts – in particular the structural model – 
have gradually opened up new perspectives for interpreting 
experiences of poverty. Using empirical examples, positions 
are formulated and normative tensions are highlighted, for 
example in relation to the topics of guilt and fear, which are 
assessed differently in both disciplines. The contribution reveals 
theoretical synergies but also fruitful tensions. It also raises the 
political and practical question of a possible responsibility for a 
commitment to poverty reduction.

KEYWORDS: poverty, poverty research, structural model, 
research heuristic, access to psychotherapy, normative as-
sessment, contradictions



118     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „GESELLSCHAFTLICHE PHÄNOMENE“

gestellung durchaus einigen Niederschlag in der wissen-
schaftlichen Literatur gefunden hat (vgl. dazu bspw. Rieß 
& Löffler-Stastka 2022). Im Zuge dieser Überlegungen 
öffnete sich unbemerkt eine weitere gedankliche Tür: Mir 
persönlich ist der existenzanalytische Zugang zu Welt 
und Selbst mit seiner (existenz-)philosophischen Grun-
dierung wichtig geworden. Sind diese für mich damit 
verbundenen „Segnungen“ auch Menschen in schwie-
rigen sozialen Lagen oder Menschen mit einem geringen 
Bildungsniveau zugänglich? Was hätte die Existenzana-
lyse diesen Menschen zu bieten? Und was hätte sie zur 
Armutsfrage generell zu sagen? Diese Fragen flossen nun 
Schritt für Schritt in meine akademische Arbeit ein. 
In einem ersten Versuch dienten mir die Grundmotive 
des Strukturmodells der Existenzanalyse als strukturie-
rendes Moment, um positive Wirkungen eines Unter-
stützungsprojekts für Frauen mit multiplen Problem-
lagen, die sich in einer Fragebogenuntersuchung mit 
offenem Antwortformat gezeigt hatten, zu ordnen und 
damit neu zu beschreiben (Gaisbauer 2022). Ein hoff-
nungsfroher Auftakt, der mich dazu ermutigte, diesen 
neuen Pfad in der Berichtslegung zu einem Hilfspro-
jekt in Rumänien, das ich bereits über mehrere Jahre 
wissenschaftlich begleitet hatte, weiter zu beschreiten 
(Gaisbauer 2023). Dabei fand ich eine mitunter weitge-
hende Deckung zwischen den Ergebnissen in den ersten 
Zwischenberichten mit nun neu eingebrachten existenz- 
analytischen Begrifflichkeiten, etwa aus dem Bereich der 
1. Grundmotivation mit ihren Voraussetzungen ‚Schutz‘ 
und ‚Raum‘. Die Ausarbeitung einer neuen Heuristik 
für den Abschlussbericht bestärkte mich weiter auf dem 
Weg. Aus diesen und weiteren Arbeiten (Gaisbauer 2024) 
lassen sich daher folgende Positionen formulieren:

Positionen

Der/dem Armutsforscher:in sticht auf den ersten Blick eine 
weitgehende inhaltliche Deckung zwischen den Themen 
der 1. Grunddimension der Existenz mit dem Phänomen 
‚Armut‘ ins Auge – nämlich im Grundmotiv des Da-Sein-
Könnens, das im Falle materieller Armut fundamental be-
droht ist. Armut gilt in allen gängigen Definitionen als ein 
Zuwenig zum Überleben oder jedenfalls ein Zuwenig für 
ein menschenwürdiges Leben (Schweiger 2013a). Dieses 
„Zuwenig für ein Leben“ kann ohne weitere Vertiefung als 
direkter Antagonist zur Grundfrage der 1. Grunddimen-
sion gelten: „Ich bin – kann ich sein?“. In Armut stehen 
die Grundvoraussetzungen dieser Dimension ‚Schutz‘, 
‚Raum‘ und ‚Halt‘ und mit diesen die faktische körper-
lich-materielle Existenz in der Welt fundamental in Frage. 

Die 1. Grunddimension wird damit zu einem ‚Anker-
thema‘ einer existenzanalytisch geprägten Armutsfor-
schung. Armutsforschung beschäftigt sich mit der ad-
äquaten Konzeptualisierung, Definition und Messung 
von ‚Armut‘ (vgl. dazu bspw. Lister 2004). Ein existenz- 
analytischer Blick kann diese Agenda um die wichtige 
Erfahrungsdimension ergänzen – anschließend an Kon-
zeptionen „subjektiver Armut“ (Schweiger 2013b). Die 
Einbindung dieser Betroffenenperspektive kann über par-
tizipative Armutsforschung geleistet werden (vgl. Bray et 
al. 2019). Sie kann aber auch über das Aufgreifen von 
literarisch verarbeiteten Erfahrungen erfolgen. Ein Bei-
spiel dafür ist Undine Zimmers Buch „Nicht von schlech-
ten Eltern. Meine Hartz-IV-Familie“, in dem sie ihr Auf-
wachsen in Armut und seine Folgen reflektiert. An einer 
prägnanten Stelle berichtet sie: 

„In der Abschlussphase meines Studiums habe ich 
angefangen, in meinen Tagebüchern zu notieren, wie 
oft ich müde bin, das Gefühl habe, keine Kraft mehr 
zu haben. Ängste plagen mich: Zukunftsängste, die 
Angst zu scheitern, die Angst allein zu sein […] Und 
ich habe permanent Geldsorgen. […] Ich fühle mich 
einsam und allein, aber ich habe kein Bedürfnis nach 
Gesellschaft. Ich wünsche mir eine Pause-Taste für 
mein Leben, einmal ausschalten, den Druck abstel-
len. Aber es geht nicht. Es geht für die nächsten Jahre 
nicht. Ich muss arbeiten gehen, Geld verdienen. Heute 
faul, morgen Katastrophe.“ (Zimmer 2015, 225)

Diese kurze Passage mag einen ersten Eindruck vermit-
teln, inwiefern Erfahrungen von Armutsbetroffenen exi-
stenzanalytisch eingeordnet und verstanden werden kön-
nen. Der/dem existenzanalytisch fachkundigen Leser:in 
wird deutlich, inwiefern Armut zu einem direkten Ge-
genspieler zum 1. Grundmotiv, dem Da-Sein-Können, 
wird. Überdies sind auch die angesprochenen Ängste für 
ein Defiziterleben in der 1. Grunddimension einschlägig. 
Neuere Forschungen stellen mit einem ähnlichen Grund-
verständnis die Erfahrung von zerrüttendem Stress als 
einen zentralen Aspekt der Armutserfahrung in den Mit-
telpunkt (Breitenbach, Kapferer & Sedmak 2023). Unter 
existenzanalytischem Gesichtspunkt lässt sich entspre-
chend armutsinduziertes körpernahes Leid als Eintritts-
stelle von Armut in die Existenz genauer fassen und tiefer 
begreifen (Gaisbauer 2025).
Neben der 1. Grunddimension fällt eine weitere Deckung 
zwischen dem Konzept der ‚Sozialen Ausgrenzung‘ ei-
nerseits und der Anfrage der 4. Grunddimension der Exi-
stenz nach dem Sinn des Daseins andererseits auf: So-
ziale Ausgrenzung bedeutet Ausschließungserfahrungen 
aus existenztragenden öffentlichen Strukturzusammen-
hängen und Tätigkeitsbereichen – z.B. im Fall der Aus-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     119

SYMPOSIUM „GESELLSCHAFTLICHE PHÄNOMENE“

grenzung von Menschen in Langzeitarbeitslosigkeit aus 
dem Arbeitsmarkt – und stellt eine Art ‚dynamischen 
Armutsbegriff‘ dar (Levitas 2006). ‚Dynamisch‘ ist die-
se Perspektive, insofern sie einen (negativen) Verlauf in 
den Blick nimmt. ‚Armut‘ an sich beschreibt mehr einen 
(aktuellen) Zustand. Der britische Soziologe Zygmunt 
Bauman spricht bei Ausgrenzung von „verworfenem Le-
ben“ (Bauman 2005), die deutschen Soziologen Heinz 
Bude und Andreas Willisch von der Erfahrung des „Über-
flüssig-Seins“ (Bude and Willisch 2017). Solche armuts-
bedingten Erfahrungen sind recht eindeutig der 4. Grund-
dimension zuordenbar und können entsprechend mit den 
im Strukturmodell verorteten personalen Bezügen – z.B. 
mit dem Erleben von existenzieller Verzweiflung und um-
fassenden Sinnlosigkeitsgefühlen – näher erfasst werden. 
Mit diesen beiden kurz dargestellten Entsprechungen ge-
hen neue Möglichkeiten einher, Armutserfahrungen aus 
existenzanalytischer Perspektive zu deuten, zu struktu-
rieren und theoretisch wie praktisch weiter zu bearbeiten. 
Theoretisch ergeben sich Anknüpfungspunkte für eine 
weitere Vertiefung des Verständnisses von Armutserfah-
rungen und ihrer Folgen (etwa im Sinne von typischen 
Copingreaktionen oder pathogenen Entwicklungen). Prak-
tisch wäre an Möglichkeiten der Linderung von armutsin-
diziertem Leid und/oder Begleitung hin zu einem freieren 
und verantwortlicherem Lebensvollzug zu denken. Für 
beide Felder – Theoriebildung und Forschung wie Linde-
rung und Bekämpfung sind neben der 1. und 4. Grund-
motivation auch die 2. und 3. Grundmotivation von Be-
deutung. Auch hier kann auf Bezüge der Armutsforschung 
verwiesen werden, an die angeknüpft werden kann.
Im zweiten Strukturbereich ist dies allgemein gefasst 
ein ‚dysthymischer Druck‘ auf das Erleben von Leben-
digkeit. Dieser wurde bereits in der bahnbrechenden 
Studie „Die Arbeitslosen von Marienthal“ von Maria Ja-
hoda, Paul Lazarsfeld und Hans Zeisel beschrieben. Die 
Sozialpsycholog:innen beobachteten ein „Einschrumpfen 
der Lebensäußerungen“; in Marienthal trafen sie im „mü-
den Dorf“ auf Menschen „in einer abgestumpften Gleich-
mäßigkeit […], die sich daran gewöhnt haben, weniger zu 
besitzen, weniger zu tun, weniger zu erwarten, als bisher 
für die Existenz als notwendig angesehen worden“ war 
(Jahoda, Lazarsfeld & Zeisel 2015, 55f). Die weiter oben 
zitierte Passage Undine Zimmers lässt eine ähnlich (zu-
mindest) subklinisch-depressive Stimmung deutlich wer-
den. Dem dritten Bereich der Existenz schließlich kön-
nen Analysen des massiven Drucks auf den Selbstwert, 
nicht zuletzt durch gesellschaftliche Stigmatisierung, und 

1	 Meinen Mut, diesen Widersprüche nachzugehen, haben Klaudia Gennermann und Michael Scherf in unseren gemeinsamen Vorbereitungstreffen zum 
Symposium entscheidend gestärkt.

das in den letzten Jahren theoretisch intensiv bearbeitete 
Grundgefühl der ‚Armutsscham‘ und ihrer armutsstabili-
sierenden Folgen wie sozialer Rückzug oder das aktive 
Nicht-Beziehen von Unterstützungsleistungen (‚non-take-
up‘) zugeordnet werden (Walker 2014; Neckel 2009).
Insgesamt zeigt sich, dass das existenzanalytische Struk-
turmodell wertvolle Ansatzpunkte zur Vertiefung und zur 
Strukturierung von Perspektiven der Armutsforschung 
bereithält. Das tatsächliche Potential dieser Perspektive 
kann eine detaillierte Ausarbeitung dieses Ansatzes zei-
gen. Freilich ergeben sich aus den oben angedeuteten An-
fragen auch mögliche Reibungsflächen und Widersprü-
che, die zur weiteren Auseinandersetzung drängen.

Widersprüche1

„Was benötigen von Armut betroffene Menschen?“ – die 
Antwort auf diese Frage wird seitens der Existenzanalyse 
anders ausfallen als seitens der sozialethischen Armuts-
forschung. Die erste Antwort der Existenzanalyse könnte 
lauten: „Ein von Armut betroffener Mensch muss in sei-
nem Leiden gesehen werden. Er benötigt therapeutische 
Behandlung und Begleitung, um sich den Lebensproble-
men in einer authentischen und eigenverantwortlichen 
Art und Weise stellen zu können.“ Eine einschlägige 
humanistisch-existenzielle Arbeit, die mit Bezügen zur 
Existenzphilosophie und auch zu Viktor Frankl argumen-
tiert, scheint einem solchen Ansatz verpflichtet (Dixon 
2010; Dixon & Frolova 2011). Aus sozialethischer Sicht 
erscheint dieser Zugang ohne weitere Einordnung u. U. 
als unangemessene Psychologisierung von Armut. Ein 
solches Verständnis stellt dabei in Rechnung, dass Armut 
im öffentlichen Diskurs unzulässig individualisiert wird, 
d.h. dass die Verursachung von Armut ausschließlich den 
betroffenen Personen angelastet wird und gesellschaft-
liche bzw. strukturelle Ursachen völlig ausgeblendet 
werden. Die erste Antwort einer solchen sozialethischen 
Armutsforschung auf die Eingangsfrage würde dagegen 
lauten: „Ein von Armut betroffener Menschen braucht 
die Mittel (oder den Wohnraum, den Arbeitsplatz …), um 
ein menschenwürdiges Leben führen zu können. Ohne 
ausreichende Mittel bleibt jede andere Hilfe bestenfalls 
Symptomlinderung. Statt ‚Symptomträger:innen‘ zu 
therapieren, liegt die Lösung des Problems auf der Sys-
temebene.“ Der hier vorgestellte Widerspruch kann po-
litisch ‚bewirtschaftet‘ werden; er kann aber auf dieser 
oberflächlichen Ebene auch aufgelöst werden – in ein 



120     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „GESELLSCHAFTLICHE PHÄNOMENE“

‚Sowohl-als-auch‘. Ein existenzanalytisch informierter 
Zugang zu Erfahrungen von Armut kann ihre schädliche 
Wirkung verdeutlichen und Wege identifizieren, solche, 
meist leidvoll erlebte Wirkung und ihre Folgen, zu bear-
beiten und zu überwinden. Die angedeutete Polarisierung 
zum Widerspruch wird im politischen Bereich verfangen, 
muss aber akademisch keineswegs betrieben werden.
Etwas tiefer geblickt stehen aber weiterhin vergleich-
bare normative Reibungen im Raum. Dies lässt sich an 
zwei Beispielen illustrieren: die unterschiedlichen Be-
wertungen von Angst und Schuld in Existenzanalyse und 
Armutsforschung. Angst ist eine der Kernerfahrungen 
von Armut. Ein bedeutendes internationales partizipa-
tives Forschungsprojekt zählte unter die leidvollen Er-
fahrungen auch: „[die] ständige Angst vor dem Verlust 
letzter knapper Ressourcen und Vermögenswerten, […] 
Stress und Angst aufgrund von Ungewissheit“ (Bray et 
al. 2019, 16). Aus existenzanalytischer Sicht würden wir 
u. U. zwei unterschiedliche Formen von Angst heraus-
lesen – eine realistische Erwartungsangst im ersten Fall; 
die zweite Beschreibung klingt eher, ähnlich wie von Un-
dine Zimmer in obigem Zitat geäußert, nach einer Grund-
angst. Nun ist die Bewertung der Grundangst im thera-
peutischen Setting existenzieller Psychotherapien und im 
Speziellen in der Existenzanalyse durchaus positiv – sie 
stellt als via regia zur Existenz die Chance bereit, exis-
tenzieller zu leben (Längle 1996). Eine solche Bewertung 
erschiene aber aus Sicht der Armutsforschung im Kontext 
von Armut als zynisch und ignorant. Einem notleidenden 
armutsbetroffenen Menschen nur zu sagen, dass die Exi-
stenz eben brüchig sei und wir uns in einem solchen Le-
ben einzurichten hätten, klingt in dieser Weise zumindest 
deplatziert. Diese Spannung in der angemessenen Be-
wertung und einem damit verbundenen Umgang verdient 
eine vertiefte Auseinandersetzung, die hier nicht geleistet 
werden kann. Aber auch in der Gegenrichtung lässt sich 
ein solcher normativer Reibungspunkt finden, nämlich in 
der Bewertung von Schuld. Der Umgang mit der eigenen 
Schuld, ein Anerkennen der Verantwortung und ein Be-
trauern des Verlorenen oder Verletzten kann ein wesent-
liches Thema einer existenzanalytischen therapeutischen 
Behandlung sein (Dinhobl 2019). Eine sozialethische 
Armutsforschung ist dagegen eindeutig daraufhin aus-
gerichtet, das Thema Schuld aus dem makrosoziologisch 
begriffenen Armutskontext auszublenden. Sie kämpft 
damit gegen eine ungerechtfertigte gesellschaftliche Pau-
schalverurteilung und unzulässige Individualisierung und 
Moralisierung von Armut, schüttet dabei in der bemühten 

2	 Diesen Hinweis auf die potentielle Bedeutung von Schuld und Trauer für die Überwindung von Armut auf individueller Ebene verdanke ich Alfried 
Längle.

Ausblendung dieser existenziellen Dimension und mit 
Blick auf die/den einzelnen Betroffene/n möglicherweise 
„das Kind mit dem Bade aus“.2 Diese beiden Anfragen zu 
den Themen Angst und Schuld illustrieren die Fruchtbar-
keit der Spannung zwischen den beiden Welten der exi-
stenzanalytischen Psychotherapie und der akademischen 
Armutsforschung.

Schluss

Im Ausklang sei noch einmal die eingangs aufgewor-
fene praktische Frage des erschwerten bis verunmöglich-
ten Zugangs zu psychotherapeutischen Leistungen für 
Menschen in finanzieller Not und/oder anderen groben 
Hemmnissen, die eine soziale Randlage manifestieren, in 
den Blick genommen. Diese Frage betrifft die Zunft der 
Psychotherapeut:innen allgemein, sofern sie im Praxisset-
ting tätig sind. Sie betrifft die Gesundheitspolitik. Und sie 
betrifft Berufsverbände und Ausbildungsvereine, mithin 
auch die GLE. Offen gefragt: Welche Verantwortung trägt 
die GLE in diesem Feld? Welche Verantwortung kann, 
welche möchte sie tragen? Sie könnte sich etwa als An-
wältin für dieses Anliegen verstehen und gemeinsam mit 
anderen versuchen, stärkere Öffentlichkeit für diese Fra-
ge herzustellen, entsprechendes Wissen zu verbreiten und 
Druck auf die politischen Entscheidungsträger:innen aus-
zuüben. Darüber hinaus ist noch Vieles denkbar. Zum Ab-
schluss sei dabei an Viktor Frankls frühes Engagement für 
die Errichtung von Jugendberatungsstellen erinnert. Aus 
Sicht der Armutsforschung stellt die existenzanalytische 
Bewegung heute eine vielversprechende Partnerin dar.

Literatur

Bauman Z (2005) Verworfenes Leben. Die Ausgegrenzten der Moderne. 
Hamburg: Hamburger Edition

Bray R, De Laat M, Godinot X, Urgate A, Walker R (2019) The Hidden 
Dimensions of Poverty. Montreuil: ATD Fourth World

Breitenbach M, Kapferer E, Sedmak C (2023) Stress und Armut: Eine inter-
disziplinäre Untersuchung von Stress in Zellen, Individuen und 
Gesellschaft. Cham: Springer Spektrum

Bude H, Willisch A (2017) Exklusion: die Debatte über die „Überflüssi-
gen“. Frankfurt am Main: Suhrkamp

Dinhobl R (2019) Selbst-Verurteilung und Selbst-Vergebung. Psychody-
namik und Schritte aus der Schuld-Falle, Existenzanalyse, 36, 
89–94

Dixon J (2010) Poverty: An Existential-Humanist Perspective, Poverty & 
Public Policy, 2, 772-790

Dixon J, Frolova Y (2011) Existential Poverty: Welfare Dependency, Lear-
ned Helplessness and Psychological Capital, Poverty & Public 
Policy, 3, 279–298



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     121

SYMPOSIUM „GESELLSCHAFTLICHE PHÄNOMENE“

Gaisbauer HP (2022) Eine sozialethische Bewertung des Salzburger Stu-
fenmodells auf existenzanalytischer Grundlage. In: Buchner E, 
Bahtic-Kunrath B, Gaisbauer HP (Hg) Endbericht zur wissen-
schaftlichen Begleitung der drei Basisprojekte ReImpuls, Pro 
Active und SAFI als Teil des Stufenmodells zum Aufbau der 
Arbeitsfähigkeit für armuts- und ausgrenzungsgefährdete er-
werbslose Personen im Bundesland Salzburg, Salzburg: ESF & 
Land Salzburg, 46–52

Gaisbauer HP (2023) (L.I.F.T.) – Lernen.Integration.Förderung.Tagesbe-
treuung in Dumbrăveni. In: Endbericht der wissenschaftlichen 
Begleitstudie zur Validierung des Projekts 2017–2023 im Auf-
trag von Diakoniewerk International. Salzburg: Zentrum für 
Ethik und Armutsforschung der Universität Salzburg

Gaisbauer HP (2024) Existenzielle Armut bei Kindern und Wege ihrer Be-
kämpfung. Erkenntnisse aus der Wirkungsforschung zu einer 
Einrichtung in Dumbrăveni/Elisabethstadt (Siebenbürgen), Re-
view of Ecumenical Studies, 16, 14–47

Gaisbauer HP (2025) Existenzanalyse und Armutsforschung. Armutserfah-
rungen als existenzielles Leiden verstehen und deuten, Existen-
zanalyse, 42,1, 10–21

Jahoda M, Lazarsfeld P F, Zeisel H (2015) Die Arbeitslosen von Marienthal: 
ein soziographischer Versuch über die Wirkungen langandau-
ernder Arbeitslosigkeit, Frankfurt am Main: Suhrkamp

Längle A (1996) Der Mensch auf der Suche nach Halt. Existenzanalyse der 
Angst, Existenzanalyse, 13, 1, 4–12

Levitas (2006) The Concept and Measurement of Social Exclusion, In: 
Pantazis C, Gordon D, Levitas R (Hg) Poverty and Social Ex-
clusion in Britain: The Millennium Survey, Bristol: The Policy 
Press

Lister R (2004) Poverty. Cambridge / Malden, MA: Polity Press
Neckel S (2009) Soziologie der Scham. In: Schäfer A, Thompson C (Hg) 

Scham. Paderborn, München, Wien, Zürich: Ferdinand Schö-
ningh

Rieß G, Löffler-Stastka H (2022) VersorgungsNOT – Psychotherapie als 
zentrale, aber marginalisierte Versorgungsleistung im Gesund-
heitssystem. Der Preis der Ignoranz – was kostet es uns als Ge-
sellschaft, Psychotherapie Forum, 26,136–143

Schweiger G (2013a) Absolute und relative Kritik der Armut, Zeitschrift für 
philosophische Forschung, 67, 263–286

Schweiger G (2013b) Subjektivität in der philosophischen Armutsfor-
schung. In: Gaisbauer HP, Kapferer E , Koch A, Sedmak C (Hg) 
Armut und Wissen. Reproduktion und Linderung von Armut in 
Schule und Wissenschaft. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis-
senschaften

Walker R (2014) The shame of poverty. Oxford: Oxford University Press
Zimmer U (2015) Nicht von schlechten Eltern. Meine Hartz-IV-Familie. 

Fischer: Frankfurt am Main

Anschrift des Verfassers:

Mag. Dr. phil. Helmut P. Gaisbauer 
helmut.gaisbauer@plus.ac.at



122     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PAARE“

Konfliktlösung im Paarbeziehungsraum: 
Wege aus den Verstrickungen1  

In unserer heutigen Zeit stehen Paarbeziehungen unter 
erheblichem Druck: Schnelllebigkeit, hohe Erwartungen, 
mangelnde Kommunikation, Auflösung von haltgebenden 
Strukturen in Gesellschaft und Familien und individuelle 
Überforderung stellen große Herausforderungen dar.2 In 
der Psychotherapie mit existenzanalytischer Ausrichtung 
liegt das Augenmerk auf der Gestaltung jenes zwischen-
menschlichen Raums (Bucher 20203, 12; Bauer 2019), in 
dem ein Paar sich begegnet, streitet, entfremdet – oder 
miteinander wächst. „Analytische, systemische, lernthe-
oretische und humanistische Ansätze stimmen überein, 
dass in einer ‚ungesunden‘ Beziehung wichtige Grund-
bedürfnisse in großem Maß unerfüllt bleiben.“ (Pointner 
2016, 24). Die existenzanalytische Perspektive, gegrün-
det von Viktor Frankl und weiterentwickelt von Alfried 
Längle und Mitarbeiter:innen, stellt den Menschen in 
seiner Freiheit, Verantwortlichkeit, Seins- und Sinnorien-
tierung ins Zentrum. Paartherapie ist ein therapeutisch-
beraterisches Setting, das Paaren helfen soll, sich aus 
Verstrickungen, Entfremdung oder Beziehungsermüdung 
zu lösen. Ziel ist es, einen bewussteren, dem/der einzel-
nen Partner:in entsprechenden Selbstvollzug und einen 
dem Leben des Paares entsprechenden gemeinsamen 

1	 Der Titel geht auf meinen Vortrag beim GLE-I Kongress Spannungen – Konflikte – Polarisierungen in Salzburg 2025 zurück. Der vorliegende Artikel 
baut diesen Vortrag weiter aus.

2	 Vgl. Pointner S, Interview 2018 in: https://kurier.at/leben/liebe-unter-druck-was-paarbeziehung-heute-bedeutet/400031128. 16.07.2025
3	 Vgl. Bucher, I (2020). Der Paar-Beziehungsraum aus der existenzanalytischen Sichtweise. Ein theoretischer und praktischer Zugang. Masterthesis, Univer-

sität Salzburg. In ihrer Arbeit hat Bucher versucht, dieses Phänomen aus existenzanalytischer Perspektive zu beschreiben. Sie analysierte das innigste Ver-
hältnis Verbindung des Paares und definierte es als Paarbeziehungsraum (PBR). Die vorliegende Arbeit bezieht sich immer wieder auf diese Masterthesis.

4	 Ich werde in Folge für den Paarbeziehungsraum die dafür vorgesehenen Abkürzung PBR verwenden.

Existenzvollzug zu ermöglichen – damit ihre eigentliche 
Existenz nicht verloren geht, sondern wieder Raum für 
Resonanz und Begegnung entsteht.

Existenzanalytischer Bezugsrahmen

Dieser Artikel möchte Anregungen für diesen Weg skiz-
zieren und sowohl theoretische als auch praktische Ein-
blicke in existenzanalytische Paartherapie geben, die ver-
schiedenartige Räume eröffnet insbesondere jenen Raum, 
den ich als Paar-Beziehungsraum (PBR) bezeichne.4 
Es handelt sich dabei um einen personalen erlebbaren 
Raum zwischen zwei Menschen, in dem Begegnung, 
Vulnerabilität, Dialog und Entwicklung möglich wer-
den. Im Therapieprozess vertrauen Therapeut:in und 
das Paar gemeinsam darauf, dass sich im PBR Hinweise 
auf vorhandene Wachstumsmöglichkeiten zeigen – Ent-
wicklungschancen, die, wenn sie erkannt und fruchtbar 
werden, einen personalen Umgang mit den Herausfor-
derungen des gemeinsamen Lebens ermöglichen. Die 
existenzphilosophische Unterscheidung zwischen einem 
eigentlichen und einem uneigentlichen Leben (vgl. Jas-
pers 1973, 51) lässt sich hier sinnbildlich heranziehen: 
Auch der PBR kann in der Weise gelebt werden, dass er 
zum Ausdruck eines echten, existenziell stimmigen Mit-

KONFLIKTLÖSUNG IM PAARBEZIEHUNGSRAUM:  
WEGE AUS DEN VERSTRICKUNGEN

Iris M. Bucher

Der Artikel bietet einen theoretischen und praxisnahen Einblick 
(Fallvignette) in die existenzanalytische Paartherapie. Im Zen-
trum steht der Paarbeziehungsraum (PBR) als eigenständiger 
Erfahrungs- und Entwicklungsraum zwischen zwei Menschen. 
Der therapeutische Prozess ermöglicht es Paaren, durch Be-
gegnung, Dialog und persönliche Reifung Konflikte zu lösen 
und in eine tiefere Verbundenheit zu finden. Das erweiterte 
PEA-Modell bildet dabei die theoretische Grundlage.

SCHLÜSSELWÖRTER: Paarkonflikte, Paartherapie, Paarraum, 
Paarbeziehungsraum (PBR), Personale Existenzanalyse (PEA), 
Begegnung, Dialog

CONFLICT RESOLUTION IN COUPLE RELATIONSHIP SPACE: 
WAYS OUT OF ENMESHMENT

This article provides a theoretical and practice-oriented insight 
(case vignette) into existential-analytical couple therapy. At 
its core is the couple relationship space (PBR), an independent 
space of experience and development between two indivi-
duals. Through encounter, dialogue, and personal growth, 
couples can resolve conflicts and deepen their bond. The ex-
tended PEA model serves as the theoretical foundation.

KEYWORDS: couples conflicts, couples therapy, couple 
space, Couple Relationship Space (CRS), Personal Existential 
Analysis PEA, encounter, dialogue



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     123

SYMPOSIUM „PAARE“

einanders wird – oder aber Ausdruck einer Verfehlung 
gemeinsamer Lebendigkeit. In diesem Sinne lässt sich 
sagen: Im PBR ist Veränderung möglich, weil sich dort 
ein generatives Feld der geistigen Fruchtbarkeit auftun 
kann (vgl. Pointner 2025, 100f; Längle 2007, 21). Er 
bietet ursprünglichen Raum, in dem das Paar einander in 
wechselseitiger Bezogenheit und Antwort begegnet – be-
deutungsvoll, persönlich und lebendig.
Daraus ergibt sich eine wesentliche Einsicht: Für eine 
erfüllte gemeinsame Existenz braucht es immer wieder 
Momente der Klärung, Zeiten echter Begegnung und 
qualitativer Nähe. Diese Elemente führen in eine tiefere 
Verbindung, fördern gemeinsames Wachsen und tragen 
zu einem gelebten „Wir“ bei. Der PBR bietet dafür den 
Rahmen – einen Raum, der persönliches Werden inner-
halb der Beziehung fördert und unterstützt. 

Aus existenzanalytischer Sicht (vgl. Jaspers, Längle, Kol-
be) ist der Mensch nicht primär ein Getriebener innerer 
Bedürfnisse oder äußerer Umstände, sondern ein freies 
Wesen, das fähig ist, Stellung zu nehmen und mit sich, 
anderen und der Welt in einen verantwortlichen Umgang 
zu kommen. Beziehung wird dabei nicht nur als psycholo-
gisches oder biologisches Phänomen verstanden, sondern 
als Ausdruck des Menschseins. Die existenzanalytische 
Paartherapie ist primär seinsorientiert und will daher ei-
nen wegweisenden Raum der Begegnung öffnen, um das, 
was für die einzelnen Partner:innen wesentlich und exi-
stentiell bedeutsam ist, sichtbar, verstehbar und lebendig 
zu machen. Daraus kann ein gestärktes Miteinander oder 
auch die Grundlage für eine bewusste Entscheidung ge-
gen die Beziehung entstehen. Der PBR bietet den Rah-
men, in dem diese Auseinandersetzung auf personaler 
Ebene möglich wird. Es geht darum, das je Eigene im 
anderen Menschen zu erkennen und die eigene Position 
in Bezug auf gemeinsame Werte, Sinnperspektiven und 
Beziehungsmotive zu finden und zu gestalten.
Diese Bedeutsamkeit wird erst dann greifbar, wenn so-
wohl die personalen Werte als auch die Grundmotivati-
onen – also die Grundbedingungen für ein erfülltes Leben 
gut integriert gelebt werden. Kolbe (2008, 4ff) spricht in 
diesem Zusammenhang vom „Wechselspiel personaler 
Voraussetzungen“, das in der therapeutischen Beziehung 
bewusst gemacht werden muss, um Entwicklung zu er-
möglichen. In der Realität kommen Paare jedoch oft mit 
dem Wunsch nach Veränderung des:der anderen – nicht 
aber von sich selbst – in die Therapie. Die Erwartung, 
dass „der/die andere endlich anders wird“, ist dabei all-
gegenwärtig. Die Hoffnung auf schnelle Lösungen, etwa 
durch Kommunikationstechniken oder Alltagsstrategien, 
ist nachvollziehbar, greift aber zu kurz. Echte Verände-

rung setzt einen inneren Wandel voraus. Der Weg führt 
von der Klärung äußerer Konflikte hin zu einer liebe-
vollen Begegnung mit der eigenen Biografie und Verant-
wortung, die im Miteinander der Beziehung spürbar wird.

Das PBR-Modell nach der PEA – als Raute in 
der Partnerschaftsdyade visualisiert

Das von Längle entwickelte PEA-Modell soll für Paare 
erweitert und nutzbar gemacht werden. Da in der Paarthe-
rapie zwei Personen im Fokus stehen, braucht es auch 
zwei PEA-Dreiecke – eines für Person A (gelb) und eines 
für Person B (blau). Was wir auf den ersten Blick von 
einem Paar wahrnehmen – wie es auf uns wirkt, mitei-
nander umgeht, äußerlich zusammenpasst – diesen Raum 
bezeichne ich als AB-Paarraum (das ist der obere Teil der 
grünen Raute). Er bildet die sichtbare, beobachtbare Ebe-
ne: das „hübsche“, „verliebte“, „chaotische“ oder „ange-
spannte“ Paar (vgl. Bucher 2020, 39ff). Auch Konflikte 
zeigen sich hier, ihre Lösung jedoch erfordert einen tief-
ergehenden Raum.

Dieser Raum ist der PBR (das ist der untere Teil der grü-
nen Raute). Hier zeigt sich, was nicht unmittelbar sicht-
bar ist: das, was durch echtes Einlassen, persönliche Aus-
einandersetzung und therapeutische Begleitung ans Licht 
kommt. Im PBR offenbaren sich sowohl das Freudvolle 
als auch das Schmerzhafte, Werte, tiefe Verbundenheit 
und Reifungsprozesse eines Paares – manchmal berüh-

Abb. 1 (Bucher 2025; Bucher 2020, 39)



124     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PAARE“

rend und heilsam, manchmal auch beschämend, verlet-
zend oder verunsichernd.
Er ist jener existenzielle Raum, in dem authentische 
Begegnung möglich wird – dort, wo persönlicher Sinn, 
Wert und Beziehungsqualität wurzeln. Der PBR ist wie 
ein unsichtbares Band, das zwei Menschen auch durch 
Krisen hindurch verbindet und spürbar ist. Er ist kein 
statischer Ort, sondern ein dynamisches Spannungs-
feld zwischen den Wirklichkeitspolen zweier Personen. 
Diese Spannung gehört zur Natur jeder echten Bezie-
hung, sie entsteht durch Verschiedenheit und durch das 
ständige Ringen zwischen „Sein“ und „Sollen“ (vgl. 
Kolbe 2008, 5). Liebe ist in diesem Sinne immer auch 
eine Wertbeziehung, getragen von der Bereitschaft zur 
Entwicklung. Längle (2013, 180) beschreibt drei zentra-
le Polaritäten menschlichen Seins, die auch in Paarbe-
ziehungen wirken:
1.	 Gesundheit ↔ Krankheit (körperlich)
2.	 Lust ↔ Unlust (psychisch)
3.	 Erfüllung ↔ Leere bzw. Glaube ↔ Verzweiflung 

(geistig)
Diese Spannungsachsen5 betreffen auch die Partnerschaft: 
etwa, wenn eine Krankheit, sexuelle Unlust oder existen-
tielle Hoffnungslosigkeit Einfluss nehmen. Die Frage 
ist, ob sich das Paar diesen Spannungen gemeinsam im 
PBR stellt, damit umgeht, sie reflektiert, hinterfragt, sich 
zuwendet, Stellung bezieht und gemeinsam neu ausrich-
tet. Der PBR ist nicht plan- oder machbar im klassischen 
Sinn – er ist ein transkausaler Raum: teils unbewusst, 
nicht vollständig kontrollierbar, aber real erfahrbar. Er 
kann als  dreidimensionales Lebensfeld  verstanden wer-
den, das, je nach Gestaltung, zum aufblühenden Garten 
oder Ödland wird. 

Der Paarraum im Bild einer Metapher –  
Die Spitze des Eisbergs

Wenn zwei Menschen in Beziehung treten, entsteht ein 
Raum zwischen ihnen: der Paarraum (Bucher 2020, 44). 
Zunächst ist er durch Rollen, Erwartungen, Kommunika-
tionsmuster und typische Streitdynamiken geprägt – die 
metaphorische Spitze des Eisbergs. In diesem oberfläch-
lichen Beziehungsbereich dominieren oft unbewusste 
Muster wie Rückzug, Machtkämpfe, zweckmäßige Kom-
munikation oder Eskalation. Der eigentliche Dialog ist 

5	 Vgl. dazu den Artikel von Bauer (dieses Heft, 2025), der das personale Leben im Spannungsfeld folgender Polaritäten verortet: dynamische Fülle und ge-
formte Gestalt, kreative Ursprünglichkeit und kultivierte Disposition, Selbstimmanenz und Selbsttranszendenz, Selbstgehörigkeit und Extrapositionalität, 
Zeitlichkeit und Zeitlosigkeit. Kolbe&Bukovski (dieses Heft, 2025) stellte beim GLE International Kongress in Salzburg ein neues Achsenmodell der Da-
seinsstrukturen vor. Es basiert auf den Achsen der Zeitlichkeit (Unendlichkeit–Dynamik / Endlichkeit–Form), des Mitseins (Eigenmächtigkeit–Selbstsein 
/ Partizipation–Zugehörigkeit) und der Räumlichkeit (Nähe–Hingehörigkeit / Distanz–Weite) und betont die Notwendigkeit einer integrativen Synthese.

oft verloren gegangen und ersetzt worden durch Abwehr 
und implizite Schuldzuschreibungen.
Man kann diesen Raum auch als uneigentlichen PBR be-
zeichnen: ein Raum, in dem Beziehung von Verstrickung, 
Abhängigkeit und Reaktion geprägt ist und weniger von 
Freiheit und personaler Entscheidung. „Der uneigentliche 
PBR entsteht immer dann, wenn keine personale Verant-
wortung für das eigene Handeln übernommen wird oder 
diese durch Routine verdeckt ist (...) etwa durch finanzi-
elle, sexuelle oder emotionale Abhängigkeiten“ (Bucher 
2020, 15).
In diesem Modus dominieren emotionale Reiz-Reakti-
onsdynamiken – Rückzug, Schweigen, Kontrolle oder 
Affektausbrüche. Der Weg aus dieser Verstrickung führt 
über Selbst- und Fremdverstehen, über den echten Dialog 
und die Bereitschaft, sich vom Anderen berühren zu las-
sen. Der eigentliche PBR hingegen ist geprägt von Frei-
heit und Verantwortlichkeit: Zwei Menschen begegnen 
einander ebenbürtig, geben einander Raum zur Entfal-
tung und zeigen echtes Interesse aneinander. Er ist nicht 
konfliktfrei, aber konfliktreif. Nicht perfekt, aber wahr-
haftig. Kein statischer Zustand, sondern ein lebendiger, 
sich immer wieder erneuernder Vollzug.

Abb. 2 (Bucher 2025)



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     125

SYMPOSIUM „PAARE“

Der Paarbeziehungsraum (PBR) – Der untere 
Teil des Eisbergs

Dem sichtbaren Beziehungsraum steht ein tieferer Be-
reich gegenüber: der eigentliche  PBR. Er entspricht 
dem unsichtbaren Teil des Eisbergs – dem Fundament. 
Hier begegnen sich die Partner:innen nicht mehr als 
Rollenvertreter:innen, sondern als berührbare Personen 
mit je eigener Geschichte, Sehnsucht und Verantwortung 
(vgl. Pointner 2018). „Der eigentliche PBR bedeutet, 
dass ich mich gewissenhaft und freiwillig für jemanden 
entschieden habe (...) Das Paar kann so das Wesent-
liche im Entscheidungsprozess empfangen und vollzie-
hen.“ (Bucher 2020, 15) Im existenziellen Sinne ist der 
PBR ein Raum des personalen Dialogs, getragen von 
Authentizität, Offenheit, Wertbezug und Resonanz. Die 
Partner:innen erleben sich nicht mehr primär als Bedürf-
tige, sondern als sich zuwendende, tragende und mündige 
Personen. Beziehung wird hier zu gelebter  Communio 
(Greshake 1997, 177, zit. nach Bucher 2020, 16). Der 
eigentliche PBR ist damit kein festgelegter Ort, sondern 
ein prozesshaftes Geschehen: eine lebendige Beziehung 
getränkt aus dem Fluidum der Begegnung, in der Aner-
kennung, Hingabe und Wandlung möglich werden. Nicht, 
weil es keine Konflikte mehr gibt, sondern weil sie ge-
meinsam gehalten und verwandelt werden können.

Fallvignette – Marina und Georg

Ein anonymisiertes Fallbeispiel zeigt, wie sich der PBR 
therapeutisch entwickelt und versucht somit das oben the-
oretisch Ausgeführte praktisch anzubinden. Marina und 
Georg kamen in einer Beziehungskrise in die Therapie. 
Funktionieren, gegenseitige Schuldzuschreibungen und 
Rückzug dominierten das Paargeschehen. Marina und 
Georg sind seit sieben Jahren verheiratet und Eltern von 
zwei kleinen Kindern (2 und 4 Jahre). Seit die Kinder auf 
der Welt sind, ist die Paarbeziehung stark belastet und das 
Paar ist vor neue existenzielle Herausforderungen gestellt. 
Anstelle von Nähe und Austausch hat sich ein Modus des 
bloßen Funktionierens etabliert, der Alltag wird „über-
lebt“, nicht gestaltet. Durch den therapeutisch begleiteten 
Paar-Dialog erlebten beide wieder mehr echte Begeg-
nung. Der Dialog half, tiefer liegende Emotionen (z. B. 
Scham, Einsamkeit, Sehnsucht) auszudrücken und neue 
Rituale stärkten die Beziehung und das Nähebedürfnis.

Entwicklung der Krise

Die Beziehung geriet unmerklich in eine Schieflage. Das 
Paar verlor den Kontakt zu seiner Lebendigkeit und zur 
ursprünglichen Beziehungsqualität. Statt gegenseitiger 
Wahrnehmung, Resonanz und Dialog dominierte zuletzt 
ein Überlebensmodus: Ordnung halten, funktionieren, 
gesund bleiben, auf die Kinder schauen, nur um den Zu-
sammenbruch des „Systems Familie“ zu verhindern. Bei-
de verstanden nicht, wie sie sich voneinander auf emotio-
naler Ebene entfernt hatten.

Individuelle Dynamiken

Georg kämpft mit Impulsivität, Ärger und einer Grund-
haltung des Negativismus. Nach der Arbeit fühlt er sich 
von der Unordnung, den Bedürfnissen der Kinder und 
Marinas Erzählungen überfordert. Seine Antwort ist 
Rückzug und Sprachlosigkeit, teilweise über Tage hin-
weg. Er erstarrt in einer inneren Resignation, die ihn vom 
Dialog mit Marina trennt.

Marina reagiert in ihrer Überforderung mit Vorwürfen 
und Beschimpfungen. Ihre Angriffe sind ein verzwei-
felter Versuch, Kontakt zu Georg herzustellen und gehört 
zu werden, führen jedoch zu noch mehr Rückzug. Ihre 
Unsicherheit und Entscheidungsschwäche verstärken das 
Gefühl, von der Situation überwältigt zu sein.

Der Paarraum zu Beginn der Therapie:

Der gemeinsame Raum war geprägt von Rechthaberei, 
Rechtfertigungen und einer asymmetrischen Kommu-
nikationsdynamik: Marina als Angreiferin, Georg im 
passiven Rückzug. Beide waren blind für die „Waffen“, 
die sie unbewusst in Form von Copingreaktionen gegen-
einander einsetzten, die Beziehung war von Dynamiken 
statt von Begegnung bestimmt.

Einblick in eine zentrale therapeutische  
Sequenz

In der Therapie fiel auf, dass Georg zurückhaltend wirkte, 
fast so, als müsse man ihn schonen. Marina hingegen war 
gesprächiger und deutlich präsenter; sie wusste meist, 
was sie wollte und brachte regelmäßig Themen in die Sit-
zungen ein. Im Verlauf ihrer Ehe hatten beide zunehmend 
das Gefühl entwickelt, dass jene Eigenschaften, die sie 



126     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PAARE“

anfangs aneinander fasziniert hatten, verblasst waren. Ich 
lud beide ein, nachdem sie bei sich gut angekommen wa-
ren (Zentrierung), sich einander im Paar-Dialog zuzuwen-
den und mit einer wertschätzenden Botschaft zu beginnen 
(vgl. Bucher&Bucher 2023, 32). Mit dem methodischen 
Einstieg mittels Personale Existenzanalyse (PEA) gelang 
es, einen Zugang zu den inneren Erlebenswelten zu ermög-
lichen (vgl. Bucher 2020, 67ff). Dieses Mal übernahm Ge-
org die Rolle des Senders. Marina wurde als Empfängerin 
angeleitet, das Gehörte in ihren eigenen Worten zu wie-
derholen, ohne ihre eigene Meinung einzubringen. Dieses 
Setting sollte den Raum für echtes Zuhören, Verstehen 
und Resonanz öffnen, eine Grundvoraussetzung für die 
Wiederbelebung ihres gemeinsamen Beziehungsraumes.

Therapeut (TH): Georg, Sie sagten: wenn es Ihnen in 
Ihrer Beziehung nicht gut geht, neigen Sie dazu, sich zu-
rückzuziehen.
Der spontane Gedanke in solchen Momenten ist…?
Georg: …„Ich bin niemandem zumutbar.“
TH: Und das Gefühl dabei war?
Georg: „Ich habe das Gefühl, in Marinas Augen einfach 
nur eine Enttäuschung zu sein.“
TH: Auf meine Nachfrage, woher er dieses Gefühl kenne, 
erinnert sich Georg an Erfahrungen aus seiner Kindheit. 
Seine Mutter habe ihn weggeschickt, wenn er zornig war.
TH: Wie war das für Sie – von der eigenen Mutter weg-
geschickt zu werden?
Georg: „Es war, als interessierte sie sich überhaupt nicht 
für meine Gefühle oder Bedürfnisse. Und damit bin ich 
bis heute allein geblieben.“
TH: Was empfinden Sie jetzt gerade? 
„Ich fühle mich einsam und verloren.“

(Stille)… Berührt sein…Emotionales Verweilen und ber-
gen des phänomenalen Gehaltes von Georgs Gefühlen!

TH: Was sagt Ihnen das? 
Georg: „Allein zu sein ist weniger schmerzhaft als nega-
tiver Kontakt! Ich kann jetzt besser nachvollziehen, wa-
rum ich mich in der Beziehung zurückziehe.“
TH: Und gesehnt habe ich mich…?
Georg: …nach einer Umarmung.
TH: Und wie ich damit umgegangen bin, war…?
Georg: „Ich stoße Marina weg und fahre sie an.“
TH: Meine größte Sehnsucht wäre…?
Georg: „dass jemand in meiner Schwäche bei mir bleibt 
– mich aushält, so wie ich bin.“

TH: Ich wende mich Marina zu und lasse sie das Verstan-
dene von Georg zusammenfassen, damit eine Begegnung 

und gegebenenfalls eine Berührung zustande kommen 
kann.
Marina, was haben Sie jetzt von Georg gerade verstanden? 
Marina: „Dass du nie gesehen wurdest – so, wie du bist. 
(Mitfühlende Pause) …
Es tut mir wirklich von Herzen leid, dass du das erfahren 
hast.“
TH: Ich unterstütze Marina wieder mit einem Satzan-
fang…
TH: Deshalb möchte ich für dich einmal…
Marina: „…da sein, wenn du dich schwach fühlst.“

Es entstand eine zugewandte Atmosphäre von tiefgrün-
digem Berührt-Sein und intensiven Empfindens. Beide 
Partner:innen waren sich selbst zugewandt und gleichzei-
tig offen für den Anderen/die Andere, den/die sie in die-
ser Situation in seinem/ihrem So-Sein annehmen konn-
ten. Die Qualität des PBR entfaltete sich in ihrer ganzen 
Bedeutsamkeit für beide.

Die Paartherapie wurde zu einem Raum der 
Reifung und Versöhnung

Der dargestellte Fall von Marina und Georg verdeutlicht 
in exemplarischer Weise, wie sich innerhalb eines exi-
stenzanalytischen Prozesses der PBR als lebendiger Ort 
und lebensdienlicher Erfahrungsraum entfalten kann. In 
der Arbeit mit Georg und Marina wurde sehr deutlich, 
wie grundlegend bedeutsam der persönliche PBR in der 
Paartherapie ist und wie dieser Raum als Prozess betrach-
tet werden muss. Er ist nicht einfach gegeben, sondern 
entsteht im Verlauf der therapeutischen Arbeit als ein 
zwischen beiden Partner:innen geteilter Erfahrungsraum, 
in dem Subjektivität und Differenzierung gewagt und 
ausgedrückt werden (vgl. Schnarch 2006). Der PBR bil-
det sich dabei immer im Zusammenspiel aus Setting, der 
therapeutischen Haltung und dem dialogischen Dazwi-
schen, das sich im Verlauf einer Paartherapie herausbil-
det. Strukturell ergibt sich ein Wechselspiel von Dyade 
und Triade (vgl. Pointner 25, 98).
Im Fall von Georg und Marina war es zunächst nicht mög-
lich, sich gemeinsam auf diesen Erfahrungsraum hin zu 
öffnen. Beide bewegten sich ausschließlich im Paarraum 
der Interaktionen, die von gegenseitigen Zuschreibungen, 
Forderungen und Abwertungen geprägt waren. Marina 
erschien in den ersten Sitzungen wie in einem belager-
ten Zustand, auf der Hut, stets mit Blick auf mögliche 
Angriffe, abwehrbereit und kontrollierend. Georg dage-
gen wirkte wie in einem inneren Rückzugsraum versun-
ken, schweigsam, resigniert und scheinbar unfähig, seine 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     127

SYMPOSIUM „PAARE“

Bedürfnisse in Worte zu fassen. Zu Beginn der Therapie 
war da eine Beziehung, die im Modus wechselseitiger 
Schuldzuschreibungen, destruktiver Interaktionsmuster 
und existenzieller Vereinsamung erstarrt und verstrickt 
war, ein dynamischer Machtkampf, der Kindheitsprä-
gungen unbewusst reaktivierte und den Paarraum domi-
nierte. Durch das bewusste Sichtbarmachen dieser Dyna-
miken konnte das Paar beginnen, seine „Waffen“ bzw. die 
eigenen Copingreaktionen und die des:der Partner:in zu 
erkennen, zu verstehen und zu integrieren, um nun be-
wusster damit umzugehen. Die therapeutische Arbeit be-
stand wesentlich darin, das unreflektierte Funktionieren 
in ein personales und dialogisches Geschehen zu überfüh-
ren. Marina und Georg wurden eingeladen, ihre Anteile 
zu sehen und Verantwortung für die je eigenen destruk-
tiven Muster zu übernehmen: Georg stellte sich seiner 
Rückzugstendenz und dem dahinterliegenden Bedürfnis 
nach Nähe und Anerkennung. Marina lernte, ihre Angst 
vor der Isolation anzunehmen und durch Selbstfürsorge 
aufzufangen. Die Verbindung zu den frühen Bindungs-
erfahrungen6, etwa Marinas Ohnmacht, als sie als Kind 
allein gelassen wurde, oder Georgs Kränkungserlebnisse 
durch emotionale Kälte, machte deutlich, wie sehr aktu-
elle Konflikte von alten Wunden gesteuert waren. 
Erst die Arbeit an der Offenheit füreinander, das Wahrneh-
men des Eigenen in der Beziehungsdynamik und der Ver-
such, eine gemeinsame fühlbare Verbundenheit zu eröffnen, 
ermöglichten erste tastende Momente des Brückenbauens. 
Zentral war dabei, die jeweiligen inneren Erfahrungs-
welten der Partner:in zugänglich zu machen, nicht nur für 
den/die jeweils andere:n, sondern zunächst für sich selbst 
(vgl. Bucher 2020, 19 ff). Im weiteren Verlauf der Thera-
pie zeigte sich, dass insbesondere Georg über Jahre hinweg 
kaum inneren Kontakt zu seinen emotionalen Bedürfnissen 
gepflegt hatte. In einer Paarsitzung gelang es schließlich, 
über die behutsame Arbeit mit Körpersignalen, Bilderin-
nerungen und emotionalen Mikroexpressionen, eine erste 
Spur zu seinem „inneren Kind“ bzw. zu seiner verlorenen 
damaligen Emotionalität zu legen. In der anschließenden 
Paarsitzung konnte er Marina erstmals mitteilen, wie tief 
seine Einsamkeit war. Diese Sequenz markierte einen Wen-
depunkt. Marina war spürbar berührt und beschrieb später, 
dass sie in diesem Moment zum ersten Mal wieder fühlbare 
Zuversicht für eine tiefere Verbindung gespürt habe. 
Durch diese achtsamen, phänomenologisch geführten Paar-
Dialoge und das dyadisch erweiterte PEA-Modell wurde 

6	 Die emotionsfokussierte Psychotherapie spricht immer wieder von Bindungserfahrungen. Auf der bindungsfokussierten Ebene zeigt sich, dass Marina 
und Georg erst allmählich lernen, ihre Kernemotionen zu erkennen und auszudrücken. Statt verletzende Copingreaktionen zu leben, erarbeiten sie sich 
die Fähigkeit, sich mit ihren verletzlichen, eigentlichen Bedürfnissen mitzuteilen – etwa durch Botschaften wie: „Ich sehne mich nach deiner Nähe, du 
bist mir wichtig.“ (vgl. Johnson 2017) Es ist sinnvoll und wünschenswert, eine fundierte Verbindung zwischen der Existenzanalyse und der Emotionsfo-
kussierten Therapie (EFT) herzustellen – eine therapeutische Richtung, die derzeit große Aufmerksamkeit erfährt.

der Raum geöffnet, in dem personale Begegnung möglich 
wurde und beide mit Mitgefühl auf sich selbst und die/den 
andere:n schauten. Im Prozess wuchs das Bewusstsein, dass 
ihre Beziehung nicht von der Abwesenheit von Konflikten 
lebt, sondern von der Fähigkeit, mit diesen personaler 
umzugehen bzw. diese in einen tragfähigen Dialog umzu- 
wandeln. Die Grundmotivationen (GM) der Existenzana-
lyse (vgl. Längle), (Schutz und Halt; Nähe und Beziehung; 
Eigenwert; Sinn) bildeten dabei den roten Faden.

Fazit: Der PBR als lebendiger Ort

Die Arbeit mit Marina und Georg zeigt exemplarisch, 
dass Paarbeziehung weit über das Herstellen eines äu-
ßeren Funktionierens und eines lösungsorientierten 
Konfliktmanagements hinausgeht. Im Herzen einer exi-
stenzanalytischen Paartherapie steht der PBR als leben-
diger Möglichkeitsraum, in dem personale Begegnung, 
wechselseitige Resonanz und existenzielles Wachsen auf 
der Basis entfalteter Emotionalität stattfinden können. 
Das PEA-Modell von Alfried Längle, dass ich für die 
Paartherapie ergänzt habe, hat sich dabei als tragfähiger 
Bezugsrahmen erwiesen, um das, was in einer Paarbezie-
hung wesentlich bedroht ist, sichtbar und bearbeitbar zu 
machen. Es unterstützt Therapeut:innen darin, innere Er-
lebnisräume der Partner:innen zu erschließen und diese 
in einen dialogischen, gemeinsamen Prozess zu führen. 
So kann Beziehung von einer bloßen Zweckgemeinschaft 
oder einem Kampfplatz für Schuld und Vorwurf zu einem 
Erfahrungsraum werden, in dem Nähe, Sinn und Gestal-
tungsmöglichkeiten wachsen können.
Die Symbole der Schnittmenge nach Längle (2008) ver-
weist darauf, dass tragfähige Paarbeziehung immer auch 
einer bewussten Entscheidung und kontinuierlicher Pfle-
ge bedarf.
Wo die gemeinsame Schnittmenge, verstanden als PBR, 
größer wird, wächst nicht nur die Beziehung, sondern 
auch jede:r Einzelne in ihrer/seiner Personalität (siehe 
Abbildung 6). Diese wechselseitige Dynamik ist kein sta-
tischer Zustand, sondern ein dialogischer Prozess: Bezie-
hung gelingt, wenn beide Partner:innen bereit sind, sich 
selbst und dem/der anderen immer wieder neu zu begeg-
nen – berührbar, entschieden und antwortend.
Der PBR ist mehr als eine Metapher, er ist ein konkret 
erfahrbarer Beziehungsraum, in dem Paare sich selbst 



128     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PAARE“

und einander neu begegnen können: in Mitmenschlich-
keit, Verantwortung und einer immer wieder erneuerten 
Entscheidung füreinander. Für Psychotherapeut:innen be-
deutet das, ein Klima zu schaffen, in dem solche Räume 
entstehen und gepflegt werden können. Die Arbeit mit den 
Grundmotivationen bildet die Struktur für den personalen 
Prozess der PEA. Der PBR ist ein lebendiger Ort, an dem 
Liebe nicht nur bewahrt, sondern vertieft, erneuert und 
Wunden geheilt werden können. Das therapeutische Set-
ting bietet dafür einen geschützten Rahmen – als Übungs-
feld für neue Beziehungserfahrungen, als Resonanzraum 
für alte Verletzungen. Wie in der japanischen Kunstform 
Kintsugi7 erweist sich die Schönheit einer Beziehung ge-
rade auch in ihren Brüchen und der gemeinsamen Kunst, 
sie mit „Goldlinien“ der Akzeptanz, Versöhnung und 
Neuausrichtung zu beleben und zu heilen. Er ist zugleich 
ein vielschichtiger Erfahrungsraum mit relevanten Raum-
Dimensionen für die psychotherapeutische Praxis (vgl. 
Bucher 2020, 10f).

Literatur 

Bauer E J (2019) Lebendig im Raum der Freiheit und der Beziehung. In: 
Existenzanalyse 36, 1, 49–57.

Bauer E J (2025) Gegensätzlichkeit als Grundprinzip des Lebens und Ga-
rant für Lebendigkeit. Verweis auf Artikel in diesem Heft. 

Bucher I (2020) Der Paar-Beziehungsraum aus der existenzanalytischen 
Sichtweise. Ein theoretischer und praktischer Zugang. Master-
thesis der Universität Salzburg. 

7	 Vgl. dazu: https://finde-zukunft.de/blog/narben-aus-gold-nbspkintsugi-als-metapher-fr-unser-leben#:~:text=Kintsugi%20金継ぎ%20ist%20die, anschließend 
%20mit%20echtem%20Gold%20bedeckt. 16.07.2025

Bucher I & Bucher JJ (2023) Von Paarmythen und Paartänzen. Eine Mög-
lichkeit, Paardynamik sichtbar und therapeutisch wirksam wer-
den zu lassen. 

Bucher I (2025) Konfliktlösung im Paarbeziehungsraum: Wege aus den 
Verstrickungen. Unveröffentlichte PPT. 

Jaspers K (1973) Vernunft und Existenz. Fünf Vorlesung. Piper Verlag
Johnson S (2017) Liebe macht Sinn. Revolutionäre neue Erkenntnisse über 

das, was Paare zusammenhält. Btb-Verlag.
Kolbe C (2008) Existenzanalytische Paartherapie, Spannungsfelder der 

Paarbeziehung und Grundzüge der Behandlung. In: Existenz-
analyse 25, 2, 4–11.

Kolbe C & Bukovski R (2025) Konflikte – Ihre Bedeutung, ihr Stellenwert 
und ihr Verständnis. Impulse für eine existenzanalytische Kon-
flikttheorie. Verweis auf Artikel in diesem Heft

Längle A (2007) Das bewegende Spüren. Existenzanalyse, 24, 2, 17-25
Längle A (2008) Haltungen und praktische Vorgangsweisen in existenz- 

analytischer Paartherapie und Beratung. In: Existenzanalyse 25, 
2, 12–23.

Längle A (2013) Existenzanalyse – Zugänge zu einem personzentrierten 
Sinn-Verständnis.

Längle A (2014) Lehrbuch zur Existenzanalyse. Grundlagen. Facultas.
Pointner S (2016) Adam, wo bist du? Eva, was tust du? Befreiung aus Iso-

lation und Abhängigkeit in Paarbeziehungen. Orac.
Pointner S (2018) Die Wiederentdeckung der Berührbarkeit. Orac.
Pointner S (2025) Sinnlich in dunkler Stunde. In: I. Zirks, M. Angermayr. 

S. Pointner (Hg.) Anwendungsgebiete der Existenzanalyse. 
Psychosozial-Verlag.

Schnarch D (2006) Die Psychologie sexueller Leidenschaft. Klett-Cotta.

Anschrift der Verfasserin:

Iris M. Bucher, MSc

irisma.bucher@gmail.com

Abb. 3 (zit. nach Bucher 2020, 46) – schwache Beziehung (Längle 
2008, ebd.)

Abb. 4 (ebd.) – gestärkte Beziehung (Längle 2008, ebd.) 

Abb. 5 (zit. nach Bucher 2020, 47) – schwacher PBR – (Längle 
(2008, 16) 

Abb. 6 (ebd.) – gestärkter PBR (Bucher, 2020, 47)



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     129

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

„Kampf“ – ein ambivalenter Begriff

Das Wort „Kampf“ hat einen beklemmenden Unterton. 
Es klingt nicht nur nach Anstrengung und Sich-verausga-
ben, sondern auch nach Unterdrückung seiner selbst und 
anderer, nach Aggression und Gewalt, ja sogar Zerstö-
rung und Tod.
Das mag der Grund sein, warum das Kirchenlied, aus dem 
der Titel zitiert, 2013 aus dem „Gotteslob“ (dem Lieder-
buch der Katholischen Kirche im deutschen Sprachraum) 
gestrichen wurde: „Zieh an die Macht, du Arm des Herrn, 
wohl an und hilf uns streiten“, so beginnt es.
Die Vorbehalte sind verständlich, geht doch eine Blut-
spur durch die Kirchengeschichte. Und zumindest meine 
Generation ist mit Vätern und Großvätern aufgewachsen, 
die der Kampf an den Kriegsfronten zutiefst gezeichnet 
hat.
Als Existenzanalytiker:innen denken wir außerdem an 
die behindernde und erschöpfende Copingreaktion des 
Ankämpfens.
Aber – das ist nur eine Facette des Kämpfens. Kämpfen 
– vom lat. „campus“ Feld – heißt ja zunächst: das „Feld“ 
des Widerständigen, Widrigen, Widerlichen betreten und 
es damit aufnehmen, dem die Stirn bieten, darin standhal-
ten und dem Widrigen und Widerlichen die Macht neh-
men oder sie wenigstens schmälern – sei dieses Feld nun 
im Inneren des Menschen oder im Außen.
Positiv gesagt geht es im Kampf darum, etwas (subjek-
tiv) Wertvolles zu verteidigen, zu fördern, zu stärken und 
zu trainieren. Insofern geht es beim Kämpfen nicht ein-
fach um das Siegen, sondern – wie im biblischen Kampf 

Jakobs – um den „Segen“, das Heilvolle, das daraus er-
wächst. (Gen 32, 28)
Natürlich sind wir nicht ununterbrochen am Kämpfen, 
wie es der Titel vielleicht suggeriert, gibt es doch den 
„Autopiloten“ der guten Gewohnheiten, des klaren Ge-
wissens und hoffentlich tagtäglich Zeiten, in denen wir 
uns einfach überlassen können. Aber: Zu jeder Tages- und 
Nachtzeit ist es möglich, dass wir im genannten Sinne an-
gefragt sind.
Antwortend, d.h. verantwortlich zu leben schließt die Be-
reitschaft zu kämpfen mit ein und das darf und soll uns 
immer wieder die Ruhe rauben – und zwar die bequeme 
und „heillose Ruhe, die darin besteht, jede Halbheit zu 
rechtfertigen, wenn sie nur dazu dient, ,entspannt‘ zu 
bleiben … Wir können entspannt unseren Weg verfehlen“ 
(Schleske 2016, 69f).

Der innere Kampf

Es ist u.a. den religiösen Traditionen zu verdanken, dass 
sie den entscheidenden „Kampfplatz“ im Inneren des 
Menschen verortet haben. Welch eine kulturelle Leistung, 
den Widerpart in sich selbst zu bemerken! So meint der 
berühmte Theologe Origenes im 3. Jahrhundert:
„Außer dir selbst sollst du kein Schlachtfeld suchen. 
In dir ist der Kampf, den du führen musst. Dein Feind 
kommt aus deinem Herzen.“ (zit. nach Ruppert 2024, 64)
Um mit sich – und nicht gegen sich – zu kämpfen, muss 
man bei sich einkehren und bleiben können. „Jakob blieb 
allein zurück“ (Gen 32,25) heißt es in der Bibel, bevor er 
der dunklen Gestalt begegnet.

„WIR SIND IM KAMPFE TAG UND NACHT.“  
WIDER DIE HEILLOSE RUHE

Gregoria Hötzer

Die Religionen haben dazu beigetragen, den Widerpart, mit 
dem es zu kämpfen gilt, zuerst im eigenen Inneren zu erken-
nen. Dabei geht es darum, für das Wertvolle Stellung zu bezie-
hen und ihm Raum und Entfaltungsmöglichkeit zu verschaffen. 
Der innere Kampf ist unerlässliche Voraussetzung und stän-
diges Korrektiv, wenn es gilt, für Werte im Außen einzutreten. 
Die psychotherapeutische wie seelsorgliche Begleitung kann 
auch als Bemühen verstanden werden, in Menschen solchen 
Kampfgeist zu wecken und zu fördern, der unerlässlich ist für 
personales Wachsen und Reifen.

SCHLÜSSELWÖRTER: innerer und äußerer Kampf, Werte, frühmit-
telalterliches Mönchtum, Zen, Stellungnahme, Verantwortung

WE ARE IN BATTLE DAY AND NIGHT. 
Against unholy rest

Religions have helped us recognize that the adversary we 
must confront lies first and foremost within ourselves. This inner 
struggle involves taking a stand for what is truly valuable and 
creating space for these values to grow and flourish. It is a ne-
cessary precondition and a constant corrective in the effort 
to advocate for values in the external world. Both therapeutic 
and pastoral care can be seen as attempts to awaken and 
nurture this spirit of struggle within individuals, where it serves 
as an indispensable force for personal growth and maturation.

KEYWORDS: inner and outer struggle, values, early medieval 
monasticism, Zen, taking a stand, responsibility



130     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

Nun ließen sich für dieses „Kämpfen mit sich“ etliche 
Beispiele aus der Welt der Religionen nennen. Ich will 
hier nur zwei gänzlich unterschiedliche Zugänge vorstel-
len, die mir bedenkenswert erscheinen:

1) Aus dem frühchristlichen Mönchtum:
Im 3. Jahrhundert entwickelte sich in Ägypten, Palästi-
na, Syrien eine Art spirituelles Aussteigertum: Tausende 
zogen sich in die Wüsten zurück, um sich dort in Ein-
samkeit, Askese und Gebet zu bewähren. Das christliche 
Mönchtum hat dort seine Wurzeln. Man kann nicht ver-
schweigen, dass diese extreme Konfrontation mit sich 
selbst z.T. skurrile Blüten getrieben hat. Aber sie hat auch 
eindrucksvolle Persönlichkeiten hervorgebracht, die u.a. 
die inneren Kämpfe und Auseinandersetzungen in ihren 
Schriften reflektiert haben.
Einer davon ist der sehr gebildete Evagrius Ponticus (345 
–399 n.Chr.). Dieser hat eine Liste von acht „Gedanken“ 
erstellt, die die Apatheia, die „Gesundheit der Seele“, den 
stabilen Gemütszustand stören und den inneren Kampf 
herausfordern:
„Der erste ist der der Fresslust. Danach kommt die Un-
zucht. Der dritte ist der der Habsucht, der vierte der des 
Kummers, der fünfte der der Wut, der sechste der des 
Überdrusses, der siebte der des eitlen Ruhmes und der 
achte der des Hochmuts.“ (zit. nach Ruppert 2024, 55)
Man könnten nun fragen, warum gerade diese acht, oder 
was mit den einzelnen Begriffen genau gemeint ist. Es 
wäre zu klären, dass „Unzucht“ sexuelle Gier bezeichnet, 
„Kummer“ die Verzagtheit und Mutlosigkeit, im Über-
druss die Hoffnungslosigkeit mitschwingt und die Un-
fähigkeit, im Hier und Jetzt zu sein usw. Das würde an 
dieser Stelle jedoch zu weit führen.
Bemerkenswert aber scheint, was Evagrius dieser Auf-
zählung hinzufügt: „Ob diese (die Gedanken, Anm.) alle 
die Seele belästigen oder nicht belästigen, hängt nicht 
von uns ab. Ob sie jedoch (in uns) verweilen oder nicht 
verweilen, Leidenschaften anregen oder nicht anregen, 
das hängt von uns ab.“ (ebd.)
Nicht einmal zwei Jahrhunderte später war aus dieser 
Auflistung ein „Sündenregister“ geworden, nämlich die  
„Tod-“ oder „Wurzelsünden“ – fatalerweise! Evagrius sieht 
diese energiegeladenen „Gedanken“ noch als Gelegenheit, 
sich ringend in der Be-gegnung mit ihnen zu bewähren, 
seine Haltungen zu finden, zu festigen und zu trainieren 
– immer mit der für ihn selbstverständlichen Hilfe Gottes. 
In dieser Auseinandersetzung fließt etwas von der Kraft 
des Gegners in die:den Kämpfende:n – und im besten Fall 
geht eine:r wie Jakob zwar gezeichnet, aber gesegnet und 
gestärkt aus dem Kampf hervor (Gen 32, 33) R.M. Rilke 
beschreibt diese Kraftübertragung in einem Gedicht:

„So wie Jakob mit dem Engel rang / ringt der Weinstock 
mit dem Sonnen-Riesen, …
Aber abends, langsam losgelassen, / fühlt er, wie aus dem 
Herüberfassen
jener Arme ihn die Kraft durchdringt, / wider die er, wie 
ein Knabe drängte;
ganz gemischt mit seinem Widerstand, / wird sie nun in 
ihm das Unumschränkte …
Und der Sieg bleibt rein und unerkannt.“ (Rilke 2006, 767)
Eine „Sünde“ hingegen muss man lediglich vermeiden.
Wie viel Lebens- und Genussfeindlichkeit sich infolge 
dessen entwickelt hat, ist bekannt. Die daraus resultieren-
de Kraftlosigkeit hat u.a. Friedrich Nietzsche unaufhör-
lich und scharfsinnig diagnostiziert: „Die ,innere Welt’ 
des religiösen Menschen“, sagt er, „sieht der ,inneren 
Welt’ der … Erschöpften zum Verwechseln ähnlich.“ 
(Nietzsche 1954, 51)
Aber die Ablehnung dieser Sündenfixiertheit hat wiede-
rum längst „das Kind mit dem Bad ausgeschüttet“, ohne 
die ursprüngliche Weisheit des Umgangs mit diesen acht 
„Gedanken“ herüberzuretten: Die Gier nach Reichtum 
und nach Berühmtheit, die Überheblichkeit, aber auch 
die Hoffnungslosigkeit sind mittlerweile ungebremst zu 
mehr oder weniger akzeptierten Massenphänomenen ge-
worden.
Noch einmal zurück zu Evagrius: Was er als „Gedanken“ 
bezeichnet, kommt dem existenzanalytischen Verständ-
nis der „primären Emotion“ und den „Impulsen“ daraus 
sehr nahe. Der Kampfplatz ist das Erarbeiten, Ringen um 
eine Stellungnahme, in der ja auch die Selbstbeziehung 
gestärkt wird, und die die Kraft des Impulses birgt und 
verwandelt (Längle 2016, 200). Ganz in diesem Sinn rät 
Evagrius sogar zum „inneren Dialog“, wenn er schreibt: 
„Wenn wir an den Dämon des Überdrusses geraten, dann 
teilen wir die Seele unter Tränen in zwei Hälften, von de-
nen die eine tröstet und die andere getröstet wird, indem 
wir uns selbst gute Hoffnung säen und die zauberischen 
Worte Davids vorsingen: ,Warum bist du bekümmert, 
meine Seele und warum verwirrst du mich? Hoffe auf 
Gott‘ … (Ps 42,6)“ (Ruppert 2024, 88)
Ich begleite schon über längere Zeit eine Frau mit einer 
bipolaren Erkrankung. Monatelang schleppt sie sich im-
mer wieder in Depressionen dahin. Die Antriebslosigkeit, 
der schmerzende Druck auf der Brust, diffuse Schuldge-
fühle und die Befürchtung, dass dieser Zustand nie mehr 
enden wird, quälen sie. Sie weiß mittlerweile, dass ihr das 
Gehen gut tut, aber zunächst schafft sie es nicht. Nach 
etwa einem Monat sagt sie: „Jetzt kämpfe ich täglich mit 
meinen Wanderschuhen. Immer denke ich: Nein, heute 
bleib ich zu Hause, ich mag nicht, ich kann nicht. Aber 
dann ziehe ich sie einfach an, weil ich weiß, es wird mir 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     131

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

helfen. Der Hinweg ist meist mühsam. Am Rückweg aber 
geht es mir besser. Dann ist mir leichter ums Herz.“
Ich ermutige sie, es hier und in manchen anderen kleinen 
Dingen mit der Depression aufzunehmen. Wenn das „Ich 
kämpfe“ in ihr reift, dann kommt sie bereits in eine ge-
staltende Kraft, dann ist sie nicht mehr bloß ausgeliefert.

2) Ein weiteres Beispiel für die Kultivierung des inne-
ren Kampfes führt nach Japan:
Anfang des 17. Jahrhunderts gelang es, das Land nach 
endlosen blutigen Kriegen zu einen, das war der Beginn 
einer zweihundertfünfzig Jahre dauernden Friedenszeit. 
Damit wurde das kriegstechnische Können der für ihre 
Brutalität berühmt berüchtigten Samurai überflüssig. So 
„galt es, den (sehr auf seine Ehre bedachten, Anm.) Krie-
gerstand in eine staatstragende, disziplinierte Schicht von 
Samurai-Beamten zu überführen, wobei das Kriegshand-
werk zugunsten moralisch-philosophischer Leitwerte in 
den Hintergrund trat“ (Wikipedia, Bushido 2024).
Bei dieser Wandlung spielte nun der Zen-Buddhismus 
eine wesentliche Rolle, der ja schon von seinen chine-
sischen Ursprüngen her ebenfalls eine hohe körperliche 
und geistige Disziplin zur Selbsterziehung mitbringt. Un-
ter seinem Einfluss wird die Kriegstechnik zur Kampf-
kunst und damit auch zu einer Methode der geistigen 
Vervollkommnung: Schwert, Bogen und Pfeil dienen als 
Hilfsmittel für die Meditation. Technik, Körper und Geist 
werden zur Einheit, um mit aller Energie ganz da zu sein. 
Der Gegner im Kampf findet sich nun in einem selbst, 
nämlich: das falsche, illusorische, selbstgefällige Ich. Es 
geht darum, zur „wahren Selbstnatur“ zu gelangen, der 
Weg dorthin ist das Ziel – es gibt weder Sieg noch Nie-
derlage.
Dahinter stehen die Überzeugung und die Erfahrung: Die 
beharrliche körperliche Übung formt das Unbewusste 
und die konsequente Übung des rechten Verhaltens modi-
fiziert das Bewusstsein.
Übrigens existieren die Kampfkünste im Westen oft als 
Arten des Kampfsports, d.h. reduziert auf Technik und 
Körpereinsatz, ohne die so wesentliche geistige Kompo-
nente aus dem Zen.
Folgende Aspekte bringt der Zen-Buddhismus in den 
Verhaltenskodex des Kämpfers ein:

	− die Besänftigung der Gefühle
	− die Selbstbeherrschung gegenüber jedwedem Ereignis
	− der ruhige Gehorsam gegenüber dem Unvermeid-

lichen
	− die tiefe Vertrautheit mit dem Gedanken des Todes
	− die reine Armut

(siehe Zen-Bogyo-Do e.V.)
Der Zenmeister Taisen Deshimaru sagt dazu:

„Angesichts des Todes und angesichts des Lebens muss 
das Bewusstsein ruhig bleiben. Und man muss sein Le-
ben und seinen Tod ,beschließen’ und voll und ganz ak-
zeptieren, sie nicht einfach nur über sich ergehen lassen. 
Selbst wenn mein Körper stirbt, muss mein Geist aufrecht 
bleiben. Das ist die Übung des Zen und des Budo (japan. 
Kampfkunst, der Weg des Samurai, Anm.).“ (Deshimaru 
1978, 50)
Ich habe dieses zweite Beispiel gewählt, weil mir die-
se Entwicklung von der Kriegstechnik zur Kampfkunst 
wie ein Gleichnis erscheint für den inneren Weg, den 
Menschen mit histrionischen Persönlichkeitsanteilen be-
schreiten müssen, wenn sie sich zu ihrer „wahren Selbst-
natur“, zu einem Leben aus der Mitte der Person buch-
stäblich „durchringen“ wollen:
weg von Krieg, Kampf, Mittelpunktstreben und Manipu-
lation im Außen, hin zum – nach außen selbstgefälligen, 
nach innen so bedürftigen – Ich und dann (vgl. oben):

	− zum klärenden Umgang mit dem Gefühlssturm
	− zum Sehen der Realität und dem Aufgeben von 

Wunschhaltungen
	− zum Annehmen und Aushalten
	− zum Anerkennen, dass das Leben auch schmerzhaft 

und verlustreich ist und
	− zum Lassen können

Vielleicht ist es kein Zufall, dass eine „histrionische Ge-
sellschaft“ wie unsere westliche mit diesen wichtigen As-
pekten aus dem Zen so wenig anfangen kann.

Die Begleitung des inneren Kampfes gehört zur Domä-
ne von Seelsorger:innen, Psychotherapeut:innen und 
Berater:innen. Ob jemand diesen Kampf aufnimmt oder 
aufnehmen kann, davon hängt es wesentlich ab, ob ein 
Mensch wirklich weiterkommt, freier wird, reift, wäh-
rend der Psychotherapie, vor allem aber auch, ob eine 
solche Einsatzbereitschaft mitgenommen wird in das 
(weitere) Leben. 
Nicht, dass wir Menschen in ihrer Not nicht auch stützen, 
entlasten und trösten, das ist immer wichtig, gerade auch 
dann, wenn die Kräfte fehlen. Aber die Existenzanalyse 
ist eine anfragende, mitunter konfrontative Form der Psy-
chotherapie und das bedeutet auch: Anregung, ja Heraus-
forderung zum Ringen, Wecken des Kampfgeistes, des 
Mutes, damit das Wertvolle nicht verraten wird und: hel-
fen, dass Menschen sich im Ringen selbst begegnen und 
sich selbst erkennen. Jakob bekommt im Kampf seinen 
eigentlichen, neuen Namen „Israel“ (Gen 32, 29). Das ist 
die „Initiation“, der entscheidende Anfang.
Der provokante Philosoph und Psychoanalytiker Slavoj Zi-
zek meinte einmal in einem Interview: „Glück ist etwas für 
Opportunisten. Ich glaube, dass das einzig zufriedene Le-



132     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

ben das Leben des ewigen Ringens ist… Wenn du (hinge-
gen nur, Anm.) glücklich sein willst, bleib einfach dumm.“ 
(Zizek 2014) Das wäre der Inbegriff des Versackens in sich 
selbst und der Ignoranz gegenüber dem, was ist.

Der Kampf im Außen

Das Widerständige, Widrige, Widerliche ist aber nicht 
nur in uns, sondern ständig präsent in unserer Außenwelt, 
vielleicht sogar unverfrorener und bedrohlicher denn je. 
Darum ist der Kampf im Inneren kein Selbstzweck, son-
dern unverzichtbare Vorbereitung und Voraussetzung, um 
im Außen für das Wertvolle kämpfen zu können. Sonst 
wird das eigene Ungelöste in alle Auseinandersetzungen 
hineingetragen. 
Yevgeniy Breyger, der 1989 in Charkiw geborene Lyriker 
und Übersetzer wurde 2023 mit dem Christine Lavant-
Preis ausgezeichnet und sagte in seiner Dankesrede:
„Wenn ich mir also immer und immer die leidige Frage 
stelle, die sich mir in die Eingeweide gebrannt hat: ,Was 
ist meine innerste Wahrheit?’… kann ich heute nur eine 
unzufriedenstellende Antwort geben…. Meine innerste 
Wahrheit ist der Kampf meiner besten, meiner zartesten 
Teile gegen meine schlimmsten, gröbsten. Und da sich 
die einen wie die anderen in der Gesellschaft spiegeln, 
soll gelernt sein – das ist ein durchaus politischer Kampf 
und es geht darin um das Überleben im Kleinen wie im 
Großen, im Individuellen wie im Sozialen. Ich habe keine 
Antwort darauf, ob der Kampf auf einer Straßenbarrikade 
beginnen muss oder allein vor dem Spiegel nach einer 
durchwachten Nacht. Ich weiß lediglich, es besteht bloß 
dann Aussicht auf Hoffnung, wenn er zugleich geführt 
wird.“ (Breyger 2023)
Dieses „Zugleich“ oder diese Bezogenheit von innerem, 
klärendem Ringen und mutiger Konfrontation, beherzter 
Auseinandersetzung in der Lebenswelt, in der privaten 
wie in der gesellschaftlichen, das stiftet Hoffnung.
Kürzlich hat mir eine junge, alkoholkranke Frau, die be-
merkenswert ehrlich und entschieden ihren Weg aus der 
Sucht geht, gesagt: „Ich möchte, wenn ich es geschafft 
habe, andere warnen und ihnen auch zeigen, dass man 
rauskommen kann. In unserer Gegend hängen so viele in 
der Sucht, das wird mir jetzt erst bewusst. Da möchte ich 
später etwas tun.“
Das ist der so wesentliche Fokus, den wir von Viktor 
Frankl lernen: Wo fragt mich das Leben und welche 
Antwort will ich geben, für welchen Wert will ich mich 
einsetzen, wofür will ich in innerer Klarheit und Ruhe 
kämpfen?
Unsere Gesprächsräume und Beratungszimmer mögen ja 
nicht bloß „Reparaturwerkstätten“ unserer Gesellschaft 

sein, wo Menschen wieder arbeitsfähig und funktions-
tüchtig werden, wie es die Krankenkassen erwarten, son-
dern auch – oder vielleicht sogar vor allem – Orte, an 
denen das Aufstehen im umfassenden Sinn erfahren und 
erlernt wird.
Ein mündlich überliefertes, schlichtes Gebet, das ich hier 
in eine nicht-religiöse Sprache übertrage, spricht die Bitte 
aus um eine dreifache Bereitschaft: „in jedem Augenblick 
das Leben zu feiern, mit einem versöhnten Herzen zu 
kämpfen und zu einem einfachen Lebensstil“ – notwen-
dige, vielleicht die Not wendende Haltungen in Zeiten 
wie diesen.

Literatur

Die Bibel, Buch Genesis
Breyger Y (2023) https://christine-lavant.com/wp-content/uploads/2023/10/

Rede-Yevgeniy Breyger.pdf; 21.6.2025
Deshimaru-Roshi T (1978) ZEN in den Kampfkünsten Japans, Heidelberg: 

Kristkeitz
Längle A (2016) Existenzanalyse. Existenzielle Zugänge zur Psychothera-

pie, Wien: Facultas
Nietzsche F (1954) Der Antichrist http://www.zeno.org/Philosophie/M/

Nietzsche,+Friedrich/Der+Antichrist/51-60; 21.6.2025
Rilke R M (2006) Die Gedichte, Frankfurt: Insel
Ruppert F (2024) Geistlich kämpfen lernen, Münsterschwarzach: Vier 

Türme
Schleske M (2016) Herztöne. Lauschen auf den Klang des Lebens, Asslat: 

adeo
Wikipedia https://de.wikipedia.org/wiki/Bushido; 21.6.2025
Zen-Bogyo-Do e.V. https://www.zbdev.de/training/theorie/zen-in-den-kampf 

kuensten/; 21.6.2025
Zizek S (2014) https://www.theguardian.com/books/live/2014/oct/06/slavoj- 

zizek-webchat-absolute-recoil?page=with:block-5435390fe4b 
055589a2e7d6a; 21.6.2025

Anschrift der Verfasserin:

Mag.a Gregoria M.Hötzer

gregoria.hoetzer@aon.at



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     133

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

Genese des Konflikts

„Feuer bin ich gekommen auf die Erde zu werfen und ich 
will, dass es brennt! Ihr glaubt, ich bin gekommen, Frieden 
der Welt zu geben. Nein, sage ich: nicht Frieden, sondern 
Entzweiung, Spaltung.“ (Luk 12,49f). Das sind harte, irri-
tierende Worte Jesu aus dem Lukasevangelium. Sie passen 
so gar nicht in unser Jesus-Klischee. Feuer lässt an Läu-
terung denken, Spaltung an die Absage an faulen Frieden.

Die Bibel ist voll von Brüchen, Spaltungen und Span-
nungen. Das beginnt schon beim sog. Sündenfall im Pa-
radies (Gen 3), dem fünffachen Bruch (Dinhobl 2019, 
90) in den Beziehungen: zwischen Gott und Mensch, 
in Liebesbeziehungen, zwischen Mensch und Natur, in 
den zwischenmenschlichen Beziehungen und in der Ge-
sellschaft, letztlich im Bruch des Selbstbezugs – ich mit 
mir. Im 4. Kapitel des Buches Genesis wird der Bruch in 
der Bruderbeziehung dann tödlich: im Konflikt zwischen 
Kain und Abel. Brüche durchziehen die ganze Schrift. Ich 
werde in diesem Artikel den Bruch und die Auseinander-
setzung zwischen den Zwillingsbrüdern Esau und Jakob 
in den Blick nehmen. 

In Esau und Jakob prallen zwei Welten aufeinander. Be-
reits in der engen Kapsel des Uterus baut sich eine Span-
nung zwischen den beiden Brüdern auf: zwischen dem 
braven Jakob und dem schlimmen Esau. In diesem Sinn 
wird es meist im Religionsunterricht gelehrt. 

Zwei Föten – eingeengt in der elastischen Raum-Kapsel 
des Uterus – haben einen Konflikt miteinander: Es geht 
darum, wer zuerst aus der Enge der Kapsel in die Wei-
te des Raumes aussteigen darf. Es geht um die berühmte 
Präzedenz: Wer hat den Vortritt? Ist das nicht ein typisch 
männliches Verhalten? Aber das gibt es auch auf der 
weiblichen Seite: Brunhild und Krimhild in der Nibelun-
gensage. Es geht um Vortritt und damit um Macht, um 
Hegemonie: Wer ist der/die Erste? 

Im Hebräischen steht für das intrauterine Ringen nur: 
„Sie stießen einander.“ (Gen 25,22) Das ist eigentlich 
ganz normal. Föten strampeln im Uterus und stoßen ei-
nander. Es ist ein Zeichen der Vitalität und der Raum ist 
eng. Wenn es zwei Buben sind – dann geht es natürlich 
wild zur Sache. Das ist nichts Besonderes. Doch Mutter 
Rebekka war das alles zu viel. Sie fragt Gott, was das zu 
bedeuten habe und er sagt ihr: „Zwei Völker gehen aus 
dir hervor, eines ist stärker als das andere. Der Ältere 
wird dem Jüngeren dienen.“ (Gen 25,23) Damit ist ein 
möglicher Konflikt bereits vorprogrammiert. 

Schließlich werden sie geboren. Zuerst kommt der voll 
behaarte, rötliche Esau heraus, dann Jakob, der die Fer-
se des Esau hält. Deshalb wird er Fersenhalter, „Haxl-
steller“, auch im Sinn von Betrüger, bezeichnet. Jakob 
will mit allen Mitteln Erster sein. Eindeutig ist: Es sind 
zweieiige Zwillinge. Esau wird Jäger, ein Mann der Frei-
heit, wild, emotional, impulshaft, spontan und ist Vaters 
Liebling. Jakob ist ein Muttersöhnchen. Im Text heißt 

ESAU UND JAKOB –  
EIN INTRAUTERINER URKONFLIKT

Rupert Dinhobl

Der Konflikt zwischen Esau und Jakob, der schon intrauterin 
begonnen hat, ist legendär. Dabei geht es um Macht und 
Vorherrschaft. Der Konflikt ist so alt wie die Menschheit selbst. 
Ich zeichne diesen Konflikt nach und beschreibe signifikante 
Stationen auf diesem Weg. Besonderes Augenmerk liegt auf 
dem nächtlichen Kampf des Jakob mit Gott. Dort muss er sich 
seinen Ängsten, Verdrängungen, seinem Schatten stellen. Er 
geht aber als Verwandelter durch dieses „Tor des Todes“. Die 
darauffolgende Begegnung mit seinem Kontrahenten-Bruder 
Esau gelingt. Dennoch hat er trotz seiner Verwandlung noch 
einen langen existentiellen Weg vor sich. Es werden Bezüge 
zur Existenzanalyse wie zum „Tor des Todes“, zur PEA und dem 
Selbstbezug hergestellt.

SCHLÜSSELWÖRTER: Bibel, Spiritualität, Angst, Selbstbezug, PEA

ESAU AND JACOB – AN INTRAUTERINE PRIMORDIAL CONFLICT

The conflict between Esau and Jacob, which had already be-
gun during the intrauterine phase, is legendary. It is a matter of 
power and predominance. The conflict is as old as humanity it-
self. I will retrace this conflict and describe significant stages on 
the way. Particular attention will be paid to the nocturnal strug-
gle of Jacob with God. There he must confront himself with his 
fears, his repressions and his shadow. But he must pass through 
the “Gate of Death” as a relative. The ensuing encounter with 
his rival brother Esau is successful. But nevertheless, he still has a 
long existential road before him after his transformation. Con-
nections to Existential Analysis such as to the “Gate of Death”, 
to the PEA as well as to self-reference are established.

KEYWORDS: Bibel, spirituality, anxiety, self-reference, PEA



134     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

es von Jakob: Er ist vollkommen (besser: ganz-heitlich), 
sozusagen integral, integer kommt davon, rechtschaffen, 
sittlich, brav. Weiters aber auch: angepasst, ängstlich, 
(entscheidungs-)schwach. Und: Er ist ein „Haxlsteller“, 
er arbeitet von hinten herum und betrügt. Man sieht: Es 
prallen zwei verschiedene Welten aufeinander. So ein-
fach schwarz/weiß, gut versus schlecht ist die Sache aber 
nicht. Es scheint: Der im Uterus vorprogrammierte Kon-
flikt wird dadurch zementiert.

Später kommt es zur entscheidenden Sache mit dem Lin-
sengericht: Für sein Lieblingsessen gibt Esau sein Erst-
geburtsrecht auf. Als er vom Jagen einen Mordshunger 
hat, ist er nur mehr aufs Essen fokussiert. Er geht den 
nachteiligen Deal mit dem Bruder ein und überlässt ihm 
das Erstgeburtsrecht. Die Vorherrschaft hat nun schlagar-
tig Jakob übernommen. Aber das rächt sich. Ab da ist der 
unerbittliche, tödliche Konflikt besiegelt. Esau will sich 
nicht geschlagen geben. Wer ist schuld? Das ist ziemlich 
komplex: Einerseits hat Jakob die Schwäche des Esau 
ausgenützt, andererseits ist Esau nicht zu seinem Deal 
gestanden. Und nicht zu vergessen: Die göttliche Stimme 
hatte es Rebekka vorhergesagt. Jakob sollte – entgegen 
allem Erbrecht – der Inhaber des Erstgeburtsrechts sein. 

Ist das nicht Fatalismus? Wo bleibt die Freiheit? Diese 
Geschichte macht deutlich, dass wir Menschen in ein 
Flussbett eingebettet sind, aus dem wir nicht so leicht 
ausbrechen können. Hier lohnt es sich, die Situation inter- 
und transgenerational anzuschauen – in den Prägungen 
der handelnden Personen. Der Vater der Zwillinge, Isaak, 
ist ein später Sohn Abrahams und Saras – er ist eigentlich 
‚zu‘ spät geboren. Wie durch ein Wunder ist er auf die 
Welt gekommen. Sara hatte nicht mehr daran geglaubt, 
ein Kind zu gebären. Bei der Ankündigung durch die 
Engel hatte sie nur gelacht. Später kam es zur brutalen 
Prüfung des Abraham: Er sollte seinen Sohn Isaak op-
fern: Isaak, der spätere Vater der Zwillinge, trägt selbst 
sein Opferholz und wird von seinem Vater Abraham auf 
den Altar gebunden. Abraham setzt zur Schlachtung an 
– im letzten Moment wird er von Gott daran gehindert. 
Dadurch werden alle Menschenopfer ein für alle Mal als 
obsolet erklärt. Unvorstellbar, welche Gedanken, Bilder 
und Gefühle den jungen Isaak überschwemmt haben 
müssen! Es ist anzunehmen, dass es eine ganz schwe-
re Traumatisierung für ihn gewesen war – dem Tod so 
nahe. Und sein Vater Abraham selbst: Er ist eine große, 
angesehene Persönlichkeit. Er ist gerufen, aus seiner Hei-
mat aufzubrechen und in unbekannte Gefilde zu gehen: 
Heimatlosigkeit und Unsicherheit waren die Folge. Mit 
dieser großen Persönlichkeit kann Isaak es nicht aufneh-

men. Mit schweren Hypotheken beladen, bekommt Isaak 
Rebekka zur Frau. Das Paar lebt sich bald auseinander 
und bleibt kinderlos. Und dann kommen doch noch die 
Zwillinge. Die Familie spaltet sich: Der Vater schlägt 
sich auf die Seite des älteren Sohnes Esau, die Mutter 
auf die Seite des jüngeren Sohnes. Die Kinder werden 
hier zu Symptomträgern ungelöster Konflikte der Eltern. 
Die Traumata werden vererbt – bis sich jemand findet, 
der sich ihnen stellt und sie bearbeitet. 

Beide Söhne schleppen schwere Hypotheken mit sich. 
Erbschuld sagt die Theologie dazu. „There is a crack in 
everything, that´s how the light gets in“, singt Leonard 
Cohen in Anthem (Cohen, 14), seinem wahrscheinlich am 
meisten zitierten Vers.

Was sollen, können wir daraus lernen? Vielleicht zual-
lererst, die Realität zu akzeptieren. Das, was ist, anzu-
nehmen versuchen und sich mit der eigenen Genesis, sich 
mit dem eigenen Geworden-Sein zu beschäftigen – und 
zu versöhnen trachten: Die eigene Genese durch-spüren, 
mit allem Geglückten, aber auch mit den Brüchen Gene-
rationen zurück, soweit zugänglich. Was theologisch auch 
spannend anzuschauen ist: der Stammbaum Jesu nach dem 
Matthäusevangelium zurück bis Abraham (Mt 1,1–18). 
Dort kommen Menschen vor, die gemischt – Heilvolles 
und Unheilvolles in sich vereinigen. Ein besonderer sei 
herausgegriffen: König David, der Stammvater Jesu. Der 
berühmteste und wichtigste aller Könige hat den Mann 
seiner Geliebten umbringen lassen, damit er sie zur Frau 
bekommt. David, einerseits eine Lichtgestalt, andererseits 
gebrochen mit tiefsten Abgründen. Leonard Cohen hat 
ihm in Halleluja ein zeitgenössisches Denkmal gesetzt:

Now I’ve heard there was a secret chord
That David played and it pleased the Lord
Your faith was strong but you needed proof,
You saw her bathing on the roof,
Her beauty and the moonlight overthrew you.
She tied you on a kitchen chair,
She broke your throne, and she cut you hair
And from your lips she drew the Hallelujah. (Cohen, 78)

Ein Beispiel: Eine Klientin erzählte: „Ich versteh nicht, 
warum es mir so abgrundtief schlecht geht. Ich hatte eine 
gute Kindheit, wurde nicht missbraucht.“ – Bald stellte 
sich heraus, dass ihre Mutter jahrelang missbraucht wor-
den war. Da wurde ihr blitzartig klar, dass das Grauen in ihr 
vom Trauma ihrer Mutter herrührte, das diese nie bearbei-
tet hatte. – Das Grundlegende ist, der eigenen Geschichte 
nachzuspüren, sie sozusagen freizulegen – auch in ihrem 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     135

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

transgenerationalen Geworden-Sein. Das Schwierige ist 
oft, die eigene Geschichte in ihrer Faktizität anzunehmen 
und sie in einem therapeutischen Prozess zu bearbeiten. 

Entscheidungskampf

Zurück zu den Zwillingsbrüdern Esau und Jakob: Esau 
sieht sich betrogen und sinnt auf Rache. Ein direkter 
Kampf würde für Jakob schlecht ausgehen. Esau ist stär-
ker. Jakob, der ängstlich-vermeidende, denkt natürlich an 
Flucht. Auch seine Mutter spinnt schon an einer Exitstrate-
gie für ihn. Dazu kommt, dass Esau auch beim Vater etwas 
in Ungnade gefallen ist, weil er sich nicht ausschließlich 
Ehefrauen von der eigenen Sippe genommen hat, wie es 
die Vorschrift ist. So hilft auch er etwas bei der Flucht mit. 
Er meint: Jakob solle sich bei den Verwandten seiner Mut-
ter nach einer Frau umschauen. Dort angekommen, findet 
er gleich am Brunnen die Frau, die er liebt: Rahel. Es ist 
Liebe auf den ersten Blick. Er bekommt aber vorher vom 
Schwiegervater deren ältere Schwester Lea in der Hoch-
zeitsnacht untergeschoben. Jakob wird also von seinem 
Schwiegervater betrogen, auch ihm wird ein „Haxl ge-
stellt“. Aber Jakob nimmt alles auf sich und arbeitet zwei-
mal sieben Jahre, um nun auch seine geliebte Rahel zu 
bekommen. Die Liebe muss wirklich groß gewesen sein. 
Jakob ist Hirte, Kleinviehzüchter und zieht mit seinen Her-
den herum. Immer wieder bekommt er Zeichen von oben, 
dass er der Gesegnete, der Träger der Verheißung ist. Aber 
dann kommt es zum Unvermeidlichen: die Begegnung 
mit seinem Bruder Esau. Immer auf der Flucht zu sein, 
das geht nicht. Doch vor dem Treffen muss sich Jakob sei-
ner Angst stellen. Es bedarf noch der Transformation zum 
Eigentlichen, der Metamorphose zu sich selbst. Existenz-
analytisch würden wir sagen: Er muss noch den Weg der 
personalen Existenzanalyse gehen (Längle 2013,86ff), um 
zu einem existenziellen Selbstbezug zu kommen.

Zurück zu Jakob und seinem inneren Prozess. Der Ge-
danke, seinem Bruder Esau zu begegnen, löst in ihm eine 
akute Angstdynamik aus: ‚Um Gottes Willen! Das darf 
nicht sein! Er wird mich sicher töten!‘ Todesangst über-
fällt ihn. Gleichzeitig war Jakob ein gewiefter Diplomat. 
Er dachte sich: „Wenn ich ihm Geschenke mache, wird 
er mich wahrscheinlich nicht töten.“ Und: „Ich werde 
die Geschenke auf mehrere Trupps aufteilen: Wenn er 
den ersten niedermacht, kommt der zweite und so fort. 
Irgendwann wird er sich schon beruhigen.“ (Gen 32,7ff) 
Auch das wirft einen Blick auf seinen Charakter: Er ist 
bereit, Tiere, sogar Menschen (!) zu opfern, um selbst 
zu entkommen. Doch aus der Angst gibt es letztlich kein 

Entrinnen. Er muss sich ihr stellen. Und zwar: er mit sich 
allein. Niemand kann ihm das abnehmen.

„Noch in jener Nacht aber stand er auf, nahm seine beiden 
Frauen, seine beiden Mägde und seine elf Kinder … und 
brachte sie über den Fluss. Dann brachte er hinüber, was er 
sonst noch hatte. Jakob aber blieb allein zurück. Da rang 
einer mit ihm, bis die Morgenröte heraufzog. Und er sah, 
dass er ihn nicht bezwingen konnte.“ (Gen 32,23f) Was 
ist da vorgefallen? Jakob blieb allein zurück, da tauchte 
plötzlich ein Mann auf, der mit ihm zu kämpfen begann. 
Doch keiner konnte den anderen besiegen. Ein Déjà-
vu: Schon wieder ein Ringen, ein Kämpfen mit einem 
männlichen Widerpart! Es erinnert an seinen Kampf in 
der Nacht des Uterus als Fötus. Jakob kommt wie damals 
nicht aus. Es erinnert aber auch an den Kampf, das Rin-
gen Jesu am Ölberg in seiner Todesangst. In der Morgen-
röte wollte der Mann schließlich weg. In dieser Situation 
sagte Jakob das berühmte Wort: Ich lasse dich nicht, denn 
du segnest mich (Gen 32, 27, Lutherübersetzung). Nun 
kommt das „Outing“: Wie ist dein Name, fragte ihn der 
Mann. Ja’akow. Und deiner? fragte Jakob. Die Antwort: 
Was fragst du mich nach meinem Namen? Es ist klar und 
Jakob kennt sich aus, dass ein Weiterfragen Tabu ist. Da 
geht es um Überirdisches, Göttliches. – Und der Mann 
segnet Jakob. Jakob geht aus diesem Kampf als Geseg-
neter, aber auch als Hinkender hervor. Der Mann hatte 
ihm nämlich das Hüftgelenk ausgerenkt. Verletzt und ge-
segnet. Und gesegnet zu sein heißt meist auch verletzt zu 
sein. Auch wenn die Verletzung integriert ist, bleibt die 
Narbe. Wer das erfahren hat, der weiß es.

Wer ist nun dieser Mann, der zum Kampf herausfordert 
(Gen 32,25)? Ein Dämon, ein Engel, oder gar Gott? 
Gott? Das soll eine Gottesbegegnung sein? Gegenfra-
ge: Wann ist eine Gottesbegegnung angenehm? Sie ist 
tremendum et fascinosum, faszinierend-ekstatisch und 
gleichzeitig erschütternd. Geht man auf die psychische 
Ebene, könnte man sagen: Es ist der eigene Schatten, es 
sind verdrängte, verletzte Anteile, die anspringen. Oder 
auch: Es ist der in Jakob abgespaltene Anteil des Esau. 
Vieles ist möglich. Entscheidend ist in der Psychothera-
pie, mit den Klient:innen auf ein gemeinsames Bild zu 
kommen, das als stimmig erspürt, erfasst wird. Das ist 
dann der Einstieg in den phänomenologischen Prozess. 
Jakob erlebt jedenfalls tiefe Angst, Todesangst. Und 
Angsttherapie ist Konfrontationstherapie. Aber zuvor ist 
die Erfahrung von tiefem Vertrauen entscheidend. Sonst 
ist es unmöglich, durch das Tor des Todes zu gehen. Aber 
Angst kann letztlich durch keine noch so gute Diplomatie 
gelöst werden. Durch die Enge der Angst muss man allein 



136     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

hindurch – allein mit sich selbst, allein mit seinem Gott. 
Jakob geht aus dem Kampf als Gesegneter, als Gestärk- 
ter hervor. Er ist – existenzanalytisch gesehen – durch das 
Tor des Todes gegangen. Und Jakob wird fähig, seinem 
Bruder auf Augenhöhe zu begegnen. 

Jakob bleibt aber im Grunde, der er war: ein ängstlicher, 
feiger Mensch – auch nach dem nächtlichen Kampf. Er 
geht zwar als Gesegneter weg, aber er geht dann doch auf 
Nummer sicher. Wie schon gesagt, er schickt trotzdem 
Herden und Frauen voraus, nach dem Motto „Sicher ist 
sicher. Jakob hat noch viel auf seinem inneren Weg zu 
lernen. Der Kampf mit Gott war zwar für ihn eine wich-
tige Zäsur, aber in gewisser Weise ist das erst der Anfang 
seiner Selbsterfahrung. Es folgt dann später noch eine 
extrem schwere Lektion: der vermeintliche Verlust seines 
jüngsten und Lieblingssohnes Josef (von Rahel!). Seine 
Brüder haben ihn nach Ägypten verkauft. Sie waren auf 
ihn eifersüchtig. Dem Vater haben sie gesagt, er sei von 
einem Tier zerrissen worden. Das war eine tiefe Trau-
matisierung für Jakob, ein Schmerz – kaum vorstellbar. 
Diese berührende Josefsnovelle ist eine weitere Entwick-
lungsgeschichte – für Josef und Jakob. Ergreifend. Sie ist 
wert, gelesen zu werden (Gen 35–50).

Zurück zu Jakob und Esau: Es kommt zur Begegnung 
zwischen den Brüdern. Alle Ängste des Jakob waren um-
sonst. Die Begegnung gestaltete sich überraschend positiv: 
Esau umarmte Jakob, küsste ihn und sie weinten beide 
(Gen 32,4). So hat der Kampf zu einer Verwandlung des 
Jakob geführt: Er ist vom Ja’akow (Betrüger, Haxlsteller) 
zum Isra-el (Gottes-Kämpfer, man könnte auch sagen: zum 
Gottes- und Lebens-Erfahrenen) geworden. Denn er hat 
mit Gott und den Menschen gekämpft und gewonnen (Gen 
32,29), so heißt es im Text. Jetzt kann Jakob zum Träger der 
Verheißung werden, zum Stammvater der 12 Stämme Isra-
els. Auf die therapeutisch/seelsorgerische Ebene gehoben 
könnte das heißen: Nach intensiver Zeit der Selbsterfah-
rung ist es erst möglich, Menschen zu begleiten, zu thera-
pieren. Und der innere Prozess geht weiter, er hört nie auf. 

Was können wir daraus lernen? Erstens, dass es kein Leben 
ohne Konflikte gibt. Konflikte sind als gegeben anzuneh-
men und damit umzugehen. Radikale Akzeptanz heißt es 
in der Borderline-Therapie. Es gibt ein basales Wort in der 
Psychotherapie: Was nicht angenommen wird, kann sich 
auch nicht verändern, verwandeln, oder verändert werden.

Den Weg zum Frieden, zum Shalom – und Shalom ist die 
Heilung des Ur-Bruchs, weit mehr als die römische pax – 
könnte man plakativ so zusammenfassen: Der Schlüssel 

zum Frieden liegt primär innen, im inneren Ringen jedes 
einzelnen Menschen. Im Weiteren liegt er in der persona-
len Stellungnahme und schließlich in der Auseinander-
setzung mit dem/r Widersacher:in. Auch hier zeigt sich 
wieder die Dynamik der PEA. (Längle A 2013, 86ff). Das 
gilt für den Frieden zwischen zwei Kontrahent:innen, für 
den Frieden in Familien, in Gemeinschaften, Gesellschaf-
ten, Kirchen, zwischen Völkern.

Oder ist der Konflikt der Zwillingsbrüder eine 
intrapersonale Angelegenheit?

Vielleicht sind die Zwillingsbrüder doch nur einer – zwei 
Pole ein- und desselben Menschen? „Zwei Seelen woh-
nen ach in meiner Brust“, hat schon Dr. Faust bei Goethe 
gesagt (Faust I, 1112). Beide Pole schlummern in uns, 
der Draufgänger, der Haudegen und der Ängstliche, der 
Vermeidende. In mir entdecken, was ich im anderen be-
wundere, in mir bearbeiten, was ich im anderen bekämpfe 
oder befürchte. 

Schluss

Friede ist nicht die Auflösung der Konflikte, sondern die 
Beziehung der Gegensätze. Jakob und Esau sind letztend-
lich doch in eine Beziehung, in einen Austausch gekom-
men. Es war eine schwere Geburt, für beide. Der sprin-
gende Punkt war aber, dass sich Jakob seinen Abgründen 
gestellt hat. Von Esau wissen wir es nicht. Jakob ist jeden-
falls durch das Feuer der Verwandlung gegangen, um mit 
sich selber in Beziehung zu kommen. Er hat mit seinem 
Schatten, mit seiner Angst, mit sich selber gerungen – und 
hat gewonnen. Das war die Voraussetzung dafür, dass es 
zum Dialog mit seinem Zwillingsbruder Esau kommen 
konnte. Und erst durch Esau ist Jakob zu Jakob geworden. 
Jakob hat seinem Zwillingsbruder Esau viel zu verdanken. 

Literatur

Bibel (1980) Einheitsübersetzung. Katholische Bibelanstalt: Stuttgart
Cohen L (o.J.) The little black Songbook, Wise Publications: London, New 

York, Paris et.al. 
Dinhobl R (2019) Selbstverurteilung und Selbstvergebung. In Existenz- 

analyse 36/2, 89–94 
Goethe JWv (2014) Faust. Eine Tragödie. Verlag C.H.Beck: München 
Längle A (2013) Lehrbuch zur Existenzanalyse. Grundlagen. Wien: Facultas

Anschrift des Verfassers:

Dr. Rupert Dinhobl

r.dinhobl@pppc.at 

mailto:r.dinhobl@pppc.at


EXISTENZANALYSE   42/2/2025     137

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

Einleitung

„Hoffnung ist die Kraft, Spannungen auszuhalten.“ Die-
ser Satz des evangelischen Theologen Dr. Christoph 
Schrodt (im Anschluss an Röm 8) diente ursprünglich 
als Inspiration für meinen Vortrag. In seinem 2019 er-
schienenen Online-Beitrag „Vom Glück der Dissonanz – 
Über fruchtbare Spannungen, Langeweile und die Kraft 
der Hoffnung“ weist Schrodt zunächst darauf hin, dass 
das Leben ohne Spannungen langweilig wäre. Nicht nur 
physikalische Prozesse und Vorgänge in der Natur beru-
hen auf Spannung, also dem Nebeneinander von Unter-
schieden, auch gute Literatur braucht Spannung. Ebenso 
lebt die Musik ganz vom Wechsel zwischen Dissonanzen 
und Konsonanzen, also zwischen Spannung und Auflö-
sung. Schrodt beruft sich dann explizit auf Röm 8, jenes 
Kapitel des Römerbriefes, in dem Paulus das bekannte 
Bild der Geburtswehen aufgreift und es nicht nur auf die 
Hoffnung der Christ:innen, sondern auf die gespannte 
Erwartungshaltung der gesamten Schöpfung bezieht. 
„Was für eine großartige Beschreibung der christlichen 
Hoffnung: Hoffnung ist die Kraft, Spannungen auszu-
halten. Hoffnung weiß, dass diese Spannung zu einem 
guten Ziel, zu einer wunderbaren Geburt, zu etwas voll-
kommen Neuem führen wird. Die Hoffnung trägt in 
sich die Gewissheit, dass sich alle Schmerzen lohnen 
werden. Die Tugend der Hoffnung wird gewissermaßen 
aus der Spannung geboren. Allerdings könnten die er-
lebten Spannungen auch zur Verzweiflung oder Resigna-
tion führen. Dass es nicht dazu kommt, ist ein Wunder 
und verdankt sich dem Geschenk des Heiligen Geistes.“ 
(Schrodt 2019)

Spannung ist also Kennzeichen von Leben! Sowohl die 
Existenzanalyse (EA) als auch die christliche Spiritualität 
beschäftigen sich mit der Frage nach dem Leben – und 
zwar nach gutem, gelungenem, glücklichem Leben. Die 
EA nennt es „erfüllte Existenz“, die christliche Spiritu-
alität nach einem Wort Jesu „Leben in Fülle“. Das ist 
vermutlich nicht ganz dasselbe, da die Voraussetzungen 
andere sind. Der Ausgangspunkt, von dem aus wir fragen, 
ist ein anderer. Aber beiden Perspektiven gemeinsam ist 
u.a. die Bedeutung, die sie der Haltung der Hoffnung für 
ein gutes, gelingendes Leben zuschreiben.

Hoffnung in der Existenzanalyse

1. Hoffnung bei Alfried Längle

In seinem Online-Vortrag „Hoffnung, die Beziehung 
zum Leben halten“ (Längle 2023) nennt Längle mehrere 
Punkte, die als eine Art Definition der Hoffnung im exi-
stenzanalytischen Verständnis dienen können. Die Hoff-
nung sei:
	• mehr als ein tröstendes Gefühl, eine psychische Co-

pingreaktion oder eine Erwartungshaltung mit ma-
gischem Charakter,

	• eine geistige Kraft/Haltung, die einen Inhalt fasst 
(Hoffnung hat einen Grund),

	• eine erkenntnistheoretische Grundhaltung der Offen-
heit (ontologische Basis): „Was noch nicht eingetreten 
ist, ist nicht ausgeschlossen.“

	• etwas Grundrationales (logisch, nüchtern, vernünftig, 
begründet, realistisch),

HOFFNUNG ALS INNERE HALTUNG
Was christliche Spiritualität und Existenzanalyse voneinander lernen können

Alexandra Madl

Sowohl die Existenzanalyse als auch die christliche Spiritualität 
betrachten die Hoffnung als wichtige innere Haltung für ein 
erfülltes, glückliches Leben. Dabei zeigen sich sowohl Gemein-
samkeiten als auch Unterschiede aufgrund des genuin ande-
ren Zugangs. Beide Weltanschauungen können vom jeweils 
anderen Ausgangspunkt lernen und den eigenen Blickwinkel 
erweitern, wenn sie die dafür nötige Offenheit mitbringen.

SCHLÜSSELWÖRTER: Hoffnung, Spiritualität, Spannung, erfülltes 
Leben

HOPE AS AN INNER ATTITUDE
What Christian spirituality and Existential Analysis can learn 
from each other

Both Existential Analysis and Christian spirituality regard hope 
as an important inner attitude for a fulfilled and happy life. Due 
to the genuinely different approach, we encounter both simi-
larities and differences. Both world views can learn from the 
other’s initial points of origin and broaden their own perspec-
tive, if they have the necessary openness to do so.

KEYWORDS: hope, spirituality, tension, fulfilled life



138     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

	• eine Verbundenheit zu einem Wert (Grundhaltung 
zum Leben),

	• eine Tätigkeit in der Untätigkeit,
	• ein Annehmen (Sein-Lassen und Vertrauen),
	• ein Akt der Treue (zu einem Wert, aber auch zu mir 

selbst),
	• mit Sinn verbunden und daher auf Zukunft ausgerich-

tet.
Zusammenfassend lässt sich also sagen: Hoffnung ist eine 
geistige Kunst, „angesichts des eigenen Unvermögens et-
was zu tun und nicht in Ohnmacht zu verfallen“ (Län-
gle 2023). Hoffnung ist ein inneres Tun, nicht einfach 
nur ein Gefühl, sondern eine Aktivität, eine Haltung, ein 
Handeln, das Beziehung aufrecht erhält zu einem Wert, 
zu dem wir die Verbindung nicht aufgeben. Hoffnung ist 
ein „existenzieller Akt, eine von einem tiefen Lebensge-
fühl getragene Entscheidung“ (Längle 2023). „Und weil 
in der Hoffnung die tiefste Verbundenheit mit dem Leben 
als Haltung widerspiegelt, trifft das Sprichwort so genau: 
Die Hoffnung stirbt zuletzt! Sie stirbt mit dem Leben.“ 
(Längle 2023)

2. Hoffnung in der Theorie der Existenzanalyse

Innerhalb des Strukturmodells spielt das Thema Hoff-
nung zwar – wenig überraschend – in allen vier Grund-
motivationen eine wichtige Rolle, sie gehört aber v.a. zu 
den existenziellen Themen der 1. GM. Die Hoffnung be-
zieht sich auf den Seinsgrund, diese Ahnung des umfas-
senden Gehaltenseins, das sichere Gefühl, dass da etwas 
ist, das mich trägt und mir Halt gibt. Dieser Halt kommt 
aus der Erfahrung, dass da etwas ist, auf das ich mich 
verlassen kann, sowohl in mir selbst, als auch in der Welt. 
Als geistige Haltung hat die Hoffnung die Möglichkeit 
zum Inhalt und bezieht sich (wie Treue, Wahrhaftigkeit 
und Glaube) auf geistige Inhalte in der Welt (siehe Längle 
2020, 45f). Die Frage nach dem Halt in geistigen Inhalten 
ist auch für Selbsterfahrung und Therapie von Relevanz: 
Habe ich Hoffnungen? Lebe und erfahre ich Treue? Ist 
mir Wahrheit wichtig? Lebe ich einen Glauben? (Längle 
2020, 49) Als geistige Haltung lässt sich die Hoffnung 
hier beschreiben als Vertrauen, „dass es gut werden kann, 
weil es nicht ausgeschlossen ist“ (Längle 2023). Diese 
Erfahrung machte auch Viktor Frankl, wie er Längle 
einmal in einem Interview erzählte: „Keine Möglichkeit 
ausschließen, jede Möglichkeit einschließen. Es fällt mir 
gerade ein, dass ich das im Konzentrationslager in den 
entscheidenden Augenblicken eigentlich genauso prakti-
zierte. Während der Ausschwitzperiode habe ich natür-
lich jeden Moment damit rechnen müssen, ins Gas zu 
gehen, aber irgendwie habe ich niemals aufgehört, mir 

zuzugeben in einem ernsten Zwiegespräch mit mir selbst: 
Wenn auch nur rein theoretisch, besteht noch immer die 
Möglichkeit, dass ich überlebe. Das meine ich mit ‚alle 
Möglichkeiten offenhalten.‘ […] Ich habe mich gefragt: 
Wer kann mir 100%ig beweisen, dass ich nicht mit dem 
Leben davonkomme?“ (Längle 2023)

Auf der Ebene der 2. GM speist sich die Hoffnung aus 
dem Grundwert, jener inneren Quelle, „in der das Leben 
sprudelt. Aus unfassbarer Tiefe kommt dieses Wasser he-
raus, wird in der Quelle sichtbar, fühlbar, fassbar (was 
dann in der Grundbeziehung geschieht). Man fühlt diese 
strömende Kraft des Lebens, dieselbe, die Wunden des 
Körpers ebenso heilt wie die Wunden der Seele und ei-
nen am Morgen frisch aufstehen lässt, und immer wieder 
Hoffnung, Mut, Vertrauen schenkt“ (Längle 2018a, 65). 
Selbstverständlich spielt die Hoffnung auch für den Trau-
erprozess eine wichtige Rolle. Sie macht es möglich, dass 
es inmitten der Trauer wieder hell wird, dass wieder Kraft 
aufkommt und das Gefühl sich einstellt, dass das Leben 
noch lebenswert ist und man trotz des Verlustes weiterle-
ben kann und mag. Die Hoffnung ermöglicht Neuorien-
tierung auf Zukunft hin (siehe Längle 2018a).

In der 3. GM begegnet uns die Hoffnung im personalen 
Akt des Bereuens als Verarbeitung einer Schuld. Bereuen 
bezieht sich auf Selbstverlust und ist in diesem Sinne ein 
Akt der Selbstfindung, der mich wieder für mich und die 
anderen öffnet. Die Hoffnung sagt mir, „dass es trotz mei-
ner Schuld wieder gut werden kann“ (Längle 2018b, 28).

In der 4. GM geht es um das Antwort-Geben und damit 
um den größeren Bezug. Sie fragt nach dem Sinn, dem 
Wozu. Wenn Sinn eine Information aus der Welt und der 
Situation über ihren „Bauplan“ ist und mir etwas darü-
ber sagt, woraufhin die Situation und ich angelegt sind 
(„Darum geht es jetzt. Dazu bin ich jetzt da.“), dann ist 
auch die Hoffnung darin verankert im Sinne eines „exis-
tenziellen Wunsches“, nämlich dass das alles so aufgehen 
möge, wie es angelegt ist (Längle 2014, 18). Hier wird 
der Unterschied zwischen Hoffen und Wünschen rele-
vant: Hoffnung ist realistischer und aktiver, sie beinhaltet 
(anders als der Wunsch) die Bereitschaft, „alles zu tun, 
was mir möglich ist“ (Längle 2014, 68). Die Hoffnung 
steht außerdem in engem Zusammenhang mit den Ein-
stellungswerten: „Wenn ich wirklich keine äußere Frei-
heit mehr habe – so bleibt mir noch immer eine Freiheit, 
die Freiheit nach innen hin. Und in solchen Situationen 
kann es nur noch um diese Freiheit gehen. Worin besteht 
diese Freiheit? – Es ist die Freiheit des OB, WIE und 
WOFÜR.“ (Längle 2014, 87) Längle zitiert hier Vaclav 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     139

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

Havel: „Hoffnung ist nicht, dass alles gut ausgeht, son-
dern dass es Sinn hat, egal wie es ausgeht“, und kommen-
tiert: „Hoffnung ist schon, dass es gut ausgeht, aber Trost 
ist es, wenn es Sinn hat, egal wie es ausgeht“ (Längle 
2014, 87). In den Einstellungswerten zeigt sich, wie der 
Mensch „zur Tatsache seines Lebens“ steht. Hier zeigen 
sich das Grundvertrauen, der Grundwert, der Selbstwert, 
die Beziehung zu sich und das darin enthaltene Weltver-
ständnis (der ontologische Sinn). „Im Einstellungswert 
zeigt sich der größte Zusammenhang, in dem sich der 
Mensch vorzufinden meint. Es handelt sich dabei um die 
intimste Dimension des Menschen, die da zum Vollzug 
kommt.“ (Längle 2014, 90)

Hoffnung in der christlichen Spiritualität

1. Hoffnung als theologische Tugend

Die sog. theologischen Tugenden (auch göttliche, einge-
gossene oder christliche Tugenden genannt) wurden erst-
mals vom Apostel Paulus formuliert. Die früheste Erwäh-
nung findet sich in 1 Thess 1,3 („Unablässig erinnern wir 
uns vor Gott, unserem Vater, an das Werk eures Glaubens, 
an die Opferbereitschaft eurer Liebe und an die Stand-
haftigkeit eurer Hoffnung auf Jesus Christus, unseren 
Herrn.“), die bekannteste allerdings in 1 Kor 13,13: „Für 
jetzt bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei; doch 
am größten unter ihnen ist die Liebe.“ Im Laufe der The-
ologiegeschichte wurden die theologischen Tugenden be-
sonders von den Kirchenvätern (z. B. Augustinus) und in 
der scholastischen Theologie (z. B. Thomas von Aquin) 
systematisch ausgearbeitet. Im Unterschied zu den 10 
Geboten sind sie keine konkreten Handlungsanwei-
sungen, sondern innere Einstellungen bzw. Haltungen, 
und im Unterschied zu den klassischen Kardinaltugenden 
(Klugheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit und Mäßigung) sind 
sie „theologisch“, d. h. sie wirken durch Gottes Gnade 
im Menschen, sie beziehen sich direkt auf Gott und sie 
gehen nicht aus menschlicher Vernunft oder Erfahrung 
hervor. „Spes“ (Hoffnung) ist dabei jene Tugend, die den 
Menschen dazu befähigt, auf die Verheißungen Gottes zu 
vertrauen, insbesondere auf das ewige Leben. Sie gibt 
den Gläubigen die Kraft, in schwierigen Zeiten durchzu-
halten und auf das endgültige Heil hinzuleben. Erwähnt 
werden die theologischen Tugenden z. B. auch am An-
fang des Rosenkranzgebetes: „Jesus, der in uns den Glau-
ben mehre… die Hoffnung stärke… die Liebe entzünde.“ 

2. „Auf Hoffnung hin sind wir gerettet“ – Paulus in 
Röm 8,18-31

In der Einheitsübersetzung trägt das achte Kapitel des 
Römerbriefes die Überschrift „Hoffnung auf die Erlösung 
der Welt“, was nicht falsch ist, aber es auch nicht ganz 
trifft. Zentral geht es um die Spannung von „schon“ und 
„noch nicht“. Wir sind als Christ:innen schon gerettet und 
erlöst, aber die Vollendung steht noch aus. Wir stehen der-
zeit zwischen Ostern und Pfingsten. „Durch diese beiden 
Datumsangaben wird die christliche Hoffnung beschrie-
ben – und darin unser ganzes Leben in Spannungen inbe-
griffen: In der Auferstehung Jesu von den Toten hat die 
neue Schöpfung begonnen. Und in der Kraft des Heiligen 
Geistes können die unerträglichen Spannungen – die We-
hen des neuen Lebens – ausgehalten und ertragen wer-
den.“ (Schrodt 2019) Paulus verwendet dafür das Bild der 
schwangeren Frau, die in Geburtswehen liegt. Auch sie 
lebt in dieser Spannung von „schon“ und „noch nicht“, 
und die Spannungen zeigen sich als heftige Schmerzen. 
Es gibt Wehen und Phasen der Entspannung zwischen den 
Wehen und dann wieder Wehen… „So wird es auch in 
Römer 8 beschrieben: Da wird viel gestöhnt und geseufzt. 
Und der Heilige Geist hilft uns dabei (Römer 8,26).“ (Sch-
rodt 2019) Paulus bezeichnet den Heiligen Geist hier als 
„Erstlingsgabe“, was Schrodt als „Anzahlung“ versteht: 
Der Vertrag ist bereits geschlossen, aber die Auslieferung 
steht noch aus; die Anzahlung garantiert die Gültigkeit. 
„Die meiste Zeit fühle ich mich in meinem ‚geistlichen 
Leben‘ immer noch wie ein Anfänger. Mein geistliches 
Leben passiert unter Stöhnen und Spannungen. Vielleicht 
liegt es daran, dass ich den Heiligen Geist nur als ‚Anzah-
lung‘ bekommen habe…“ (Schrodt 2019)

3. Papst Benedikt XVI: Enzyklika „Spe Salvi“ 

Die lateinische Übersetzung der griechischen Formulie-
rung des Paulus „denn auf Hoffnung (hin) sind wir ge-
rettet worden“ – spe salvi facti sumus (Röm 8,24) – gab 
den Titel für die Enzyklika „Spe salvi“ von Papst Bene-
dikt XVI „über die christliche Hoffnung“, erschienen am 
20. November 2007. Der stark theologisch geprägte Text 
spannt den Bogen vom Römerbrief über die Hoffnung 
der frühen Christ:innen und den Kirchenvater Augustinus 
bis hin zu neuzeitlichen Denker:innen. „Spe salvi“ ist der 
zweite Teil einer geplanten, aber unvollständig gebliebe-
nen Enzyklika-Trilogie über die drei göttlichen Tugenden 
Glaube, Hoffnung und Liebe nach „Deus caritas est“ 
vom 25. Dezember 2005. Den geplanten dritten Teil über 
den Glauben hatte Benedikt XVI. begonnen, konnte ihn 
aber nach seinem Rücktritt nicht mehr fertigstellen. Papst 



140     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

Franziskus griff seine Vorarbeiten auf und veröffentlich-
te schließlich 2013 „Lumen fidei“. Einige der zentralen 
Punkte von „Spe salvi“ seien hier kurz (und ohne An-
spruch auf Vollständigkeit) zusammengefasst:

Tiefes Vertrauen als Quelle der Kraft: Benedikt XVI. be-
tont, dass die christliche Hoffnung nicht einfach ein vages 
Warten auf die Zukunft ist, sondern ein tiefes Vertrauen in 
die Verheißungen Gottes. Sie basiert auf der Gewissheit, 
dass Christus die Erlösung bringt. Sie ist eine Hoffnung, 
die in der Gegenwart Kraft gibt und dem Leben Orientie-
rung und Sinn verleiht.

Hoffnung ist eng mit dem Glauben verbunden: Der Glau-
be an Jesus Christus als Erlöser ist der Ursprung der 
christlichen Hoffnung. Diese Hoffnung richtet sich nicht 
nur auf das individuelle Heil, sondern auch auf die Ver-
wandlung der Welt in Gottes Reich. Bezugnehmend auf 
1 Thess 4,13 (Christ:innen sollen nicht traurig sein „wie 
die anderen, die keine Hoffnung haben“) meint Benedikt, 
es erscheine „als das Unterscheidende der Christen, dass 
sie Zukunft haben: Nicht als ob sie im Einzelnen wüssten, 
was ihnen bevorsteht; wohl aber wissen sie im Ganzen, 
dass ihr Leben nicht ins Leere läuft. Erst wenn Zukunft 
als positive Realität gewiss ist, wird auch die Gegen-
wart lebbar. Man würde in unserer Sprache sagen: Die 
christliche Botschaft war nicht nur ‚informativ‘, sondern 
‚performativ‘ – das heißt: Das Evangelium war nicht nur 
Mitteilung von Wissbarem; es ist Mitteilung, die Tatsa-
chen wirkt und das Leben verändert. Die dunkle Tür der 
Zeit, der Zukunft ist aufgesprengt. Wer Hoffnung hat, 
lebt anders; ihm ist ein neues Leben geschenkt worden“ 
(Benedikt XVI. 2007, Nr. 2). Die christliche Hoffnung 
als Frucht des Glaubens ist nicht bloß Vertröstung auf ein 
Leben nach dem Tod, schon gar nicht individualistisch 
verstanden: „Der Glaube […] gibt uns schon jetzt etwas 
von der erwarteten Wirklichkeit […]. Er zieht Zukunft in 
Gegenwart herein, so dass sie nicht mehr das reine Noch-
nicht ist. Dass es diese Zukunft gibt, ändert die Gegen-
wart; die Gegenwart wird vom Zukünftigen berührt, und 
so überschreitet sich Kommendes in Jetziges und Jetziges 
in Kommendes hinein.“ (Benedikt XVI. 2007, Nr. 7)

Hoffnung auf ewiges Leben (über den Tod hinaus): Die 
Enzyklika spricht auch über das ewige Leben, das das 
Ziel der christlichen Hoffnung sei. Ewiges Leben bedeu-
tet für Christ:innen eine Hoffnung über den Tod hinaus. 
Der Tod ist für sie nicht das Ende, sondern der Übergang 
in die volle Gemeinschaft mit Gott. Diese Hoffnung wird 
durch den Tod und die Auferstehung Jesu Christi ermög-
licht (vgl. Benedikt XVI. 2007, Nr. 10).

Gebet hält die Hoffnung lebendig: Gebet und die persön-
liche Beziehung zu Gott sind zentrale Ausdrucksformen 
der christlichen Hoffnung. Benedikt unterstreicht, dass 
das Gebet ein wichtiger Teil des Lebens in der Hoffnung 
ist, da es eine kontinuierliche Verbindung zu Gott schafft 
(vgl. Benedikt XVI. 2007, Nr. 32-34).

Die Rolle der Kirche als Gemeinschaft der Hoffnung: Die 
Kirche ist für Benedikt XVI. eine Gemeinschaft der Hoff-
nung, die den Gläubigen hilft, ihren Blick auf das ewige 
Leben zu richten und die Hoffnung zu bewahren. Sie ist 
ein Ort, an dem die Menschen durch die Sakramente und 
die Gemeinschaft mit anderen Gläubigen in ihrer Hoff-
nung gestärkt werden können.

Konkrete Herausforderungen der Hoffnung: Benedikt XVI. 
geht auch auf die Schwierigkeiten ein, mit denen Men-
schen heute konfrontiert sind, wie z. B. den Glauben an 
eine Welt ohne Hoffnung oder die Versuchung, die Hoff-
nung auf rein irdische Dinge zu setzen. Dabei betont er, 
dass wahre Hoffnung im christlichen Verständnis nicht 
auf irdischen Erfolg oder materiellen Wohlstand gerichtet 
sein kann, sondern nur auf Gott und das ewige Leben. 
Das Fundament der größten Hoffnung könne nur Gott 
sein, der sich in Jesus Christus als Liebe gezeigt habe: 
„Seine Liebe allein gibt uns die Möglichkeit, in aller 
Nüchternheit immer wieder in einer ihrem Wesen nach 
unvollkommenen Welt standzuhalten, ohne den Elan der 
Hoffnung zu verlieren.“ (Benedikt XVI. 2007, Nr. 31)

Benedikt nennt den Glauben die „Substanz der Hoffnung“ 
und bezieht ihn auf das ewige Leben. Gleichzeitig sieht 
er aber die Schwierigkeit, die mit diesem expliziten Fo-
kus für Menschen in postmodernen Zeiten verbunden ist, 
und schreibt: „Aber da steht nun die Frage auf: Wollen 
wir das eigentlich – ewig leben? […] Diese Paradoxie un-
serer eigenen Haltung löst eine tiefere Frage aus: Was ist 
das eigentlich ‚Leben‘? Und was bedeutet das eigentlich 
‚Ewigkeit‘? Es gibt Augenblicke, in denen wir plötzlich 
spüren: Ja, das wäre es eigentlich – das wahre ‚Leben‘ 
– so müsste es sein. Daneben ist das, was wir alltäglich 
‚Leben‘ nennen, gar nicht wirklich Leben. Augustinus hat 
[…] einmal gesagt: Eigentlich wollen wir doch nur eines 
– ‚das glückliche Leben‘, das Leben, das einfach Leben, 
einfach ‚Glück‘ ist. Um gar nichts anderes beten wir im 
letzten. Zu nichts anderem sind wir unterwegs – nur um 
das eine geht es. Aber Augustin sagt dann auch: Genau 
besehen wissen wir gar nicht, wonach wir uns eigent-
lich sehnen, was wir eigentlich möchten. Wir kennen es 
gar nicht; selbst solche Augenblicke, in denen wir es zu 
berühren meinen, erreichen es nicht wirklich. ‚Wir wis-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     141

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

sen nicht, was wir bitten sollen‘, wiederholt er ein Wort 
des heiligen Paulus (Röm 8,26). Wir wissen nur: Das ist 
es nicht. Im Nichtwissen wissen wir doch, dass es sein 
muss. ‚Es gibt da, um es so auszudrücken, eine gewisse 
wissende Unwissenheit‘ (docta ignorantia), schreibt er. 
Wir wissen nicht, was wir wirklich möchten; wir kennen 
dieses ‚eigentliche Leben‘ nicht; und dennoch wissen 
wir, dass es etwas geben muss, das wir nicht kennen und 
auf das hin es uns drängt.“ (Benedikt XVI. 2007, Nr. 11)

Papst Benedikt XVI. beschreibt in „Spe salvi“ die christ-
liche Hoffnung also als tragendes Fundament des Lebens. 
Sie blickt über den Tod hinaus und stellt die Gewissheit 
des ewigen Lebens in Christus in den Mittelpunkt. Sie ist 
nicht nur eine persönliche Haltung, sondern auch ein so-
zialer Ausdruck, der die Gläubigen in der Gemeinschaft 
der Kirche stärkt. 

Existenzanalyse und christliche Spiritualität: 
Gemeinsamkeiten und Unterschiede mit 
Blick auf die Hoffnung

Das Verhältnis von EA und christlicher Spiritualität mit 
Blick auf die Haltung der Hoffnung ist geprägt von Ge-
meinsamkeiten und Unterschieden, die sich aus der un-
terschiedlichen Ausgangsposition, Perspektive und Fra-
gestellung ergeben. Auf je fünf von ihnen möchte ich hier 
kurz eingehen.

1. Gemeinsamkeiten

Hoffnung als innere Haltung: Sowohl in der EA, als auch 
in der christlichen Spiritualität wird Hoffnung als eine ak-
tive innere Haltung verstanden, die den Menschen dazu 
befähigt, mit Herausforderungen und Leiden konstruktiv 
umzugehen und nicht in Resignation zu verfallen.

Hoffnung als Bewegung nach vorne (Zukunftsorien-
tierung): Hoffnung ist in beiden Perspektiven eine dy-
namische Kraft, die den Menschen ermutigt, auf eine 
bessere Zukunft hinzuarbeiten, sei es durch Selbstver-
wirklichung (EA) oder durch Vertrauen auf Gottes Ver-
heißungen (christliche Spiritualität).

Hoffnung als Quelle von Kraft und Antwort auf Leiden: 
In beiden Konzepten wird Hoffnung als eine mögliche 
Antwort auf Leiden und Not verstanden. Sie hilft, das Le-
ben trotz Schwierigkeiten sinnvoll zu gestalten und auf 
eine positive Zukunft zu vertrauen.

Hoffnung als Ausrichtung auf ein höheres Ziel (Sinnori-
entierung): Hoffnung bietet in beiden Perspektiven eine 
Orientierung und ein übergeordnetes Ziel: In der EA geht 
es um ein erfülltes Leben im Diesseits, in der christlichen 
Spiritualität um das Vertrauen auf das Reich Gottes und 
das ewige Leben – nicht nur, aber auch über den Tod hi-
naus.

Hoffnung als Verbindung zu einer höheren bzw. tieferen 
Wirklichkeit (Transzendenz): In beiden Sichtweisen wird 
Hoffnung als etwas verstanden, das den Menschen mit 
einer höheren bzw. tieferen, also transzendenten Realität 
verbindet, sei es mit der eigenen inneren Wahrheit (EA) 
oder mit Gottes Plan (christliche Spiritualität).

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Hoffnung so-
wohl in der EA, als auch in der christlichen Spiritualität 
als eine aktive, zukunftsorientierte Kraft verstanden wird, 
die den Menschen hilft, mit Leiden umzugehen, Sinn zu 
finden und auf eine bessere Zukunft und eine höhere Re-
alität zu vertrauen.

2. Unterschiede

Die Quelle der Hoffnung: In der EA ist Hoffnung stark 
mit der eigenen Fähigkeit des Menschen verbunden, Sinn 
zu finden, auch in schwierigen Umständen. Frankl spricht 
von der willentlichen Sinnfindung (auch wenn dieser Aus-
druck nicht wörtlich fällt), die es dem Individuum ermög-
licht, trotz Leid und Schmerz auf eine hoffnungsvolle Zu-
kunft hinzuleben. „Der Mensch ist auf Sinn ausgerichtet 
– mehr noch: Der Mensch ist darauf aus, einen Sinn zu er-
füllen – und dies auf willentliche Weise.“ (Frankl 2005a, 
34) Hoffnung wird als eine existenzielle Entscheidung 
verstanden, die in der Innerlichkeit des Menschen liegt. 
In der christlichen Perspektive ist Hoffnung dagegen 
nicht nur eine menschliche Fähigkeit, sondern vor allem 
eine Gabe Gottes. Die christliche Hoffnung richtet sich 
auf das Vertrauen in Gott und seine Verheißungen, ins-
besondere das ewige Leben und die Erlösung. Hoffnung 
wird als eine theologische Tugend verstanden, die durch 
den Glauben gestärkt wird und die nicht ausschließlich 
aus der menschlichen Willenskraft hervorgeht, sondern 
aus der Beziehung zu Gott.

Das Ziel der Hoffnung: Hoffnung ist in der EA oft mit 
der Vorstellung verbunden, dass der Mensch selbst den 
Sinn seines Lebens entdecken und gestalten kann, auch 
inmitten des Leidens. Die Hoffnung richtet sich auf die 
Verwirklichung eines eigenen Sinns und die Erfüllung 
des individuellen Lebens. In der christlichen Hoffnung 



142     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

geht es nicht nur um das Erreichen eines persönlichen 
Ziels, sondern um das Eingehen in die Gemeinschaft mit 
Gott und das ewige Leben. Hoffnung im christlichen Sinn 
bezieht sich auf die Verheißung des Heils und die Aufer-
stehung, die von Gott kommen. Sie ist somit nicht nur 
individuell, sondern auch glaubensbasiert und orientiert 
sich auf das Göttliche.

Die Rolle des Glaubens: In der EA bezieht sich Hoffnung 
eher auf die Selbstverwirklichung und menschliche Po-
tenziale, auf das authentische Gehen des eigenen Weges 
im Hier und Jetzt, schon mit Blick auf die Zukunft, aber 
ohne notwendigerweise eine religiöse Dimension – auch 
wenn diese nicht ausgeschlossen wird! In der christlichen 
Spiritualität ist Hoffnung dagegen untrennbar mit dem 
Glauben an Gott und daher mit einer spirituellen Dimen-
sion verbunden, die über das irdische Leben des Men-
schen hinausreicht.

Der Umgang mit dem Leiden: In der EA, besonders bei 
Frankl, wird der Umgang mit Leid als eine zentrale He-
rausforderung der Hoffnung gesehen. Frankl betont, der 
Mensch könne durch den Sinn des Leidens Hoffnung 
schöpfen. Das Leid wird als ein integraler Teil des Le-
bens anerkannt, der durch die aktive Sinnsuche transfor-
miert werden kann. „Sinn kann selbst im Leid, ja gera-
de im Leid gefunden werden.“ (Frankl 2005b, 118) Im 
christlichen Verständnis ist das Leiden ebenfalls Teil 
des Lebens, aber explizit mit dem Erlösungswerk Chri-
sti verbunden. Hoffnung wird als das Vertrauen auf die 
Verwandlung des Leidens durch Gottes Erlösungskraft 
verstanden. Das christliche Verständnis von Hoffnung 
überschreitet das gegenwärtige Leid, transzendiert, also 
überschreitet es und richtet sich auf das ewige Leben und 
die göttliche Erlösung.

Die Bedeutung von Gemeinschaft und Praxis: Für die EA 
entsteht Hoffnung durch die Auseinandersetzung und den 
Dialog mit sich selbst (und der Welt) sowie durch die in-
dividuelle Lebensgestaltung. In der christlichen Spiritu-
alität wird Hoffnung im Rahmen der Gemeinschaft der 
Kirche und durch Gebet, Sakramente und Gottesdienst 
gestärkt. In diesem Sinne hoffen Christ:innen niemals al-
lein und niemals nur für sich selbst.

Die EA legt den Fokus also insgesamt gesehen mehr auf 
Selbstverwirklichung und menschliche Potenziale, wäh-
rend die christliche Spiritualität auf Glauben an Gott und 
das ewige Leben setzt, wobei in der EA, Hoffnung mehr 
individuell geprägt ist, in der christlichen Spiritualität 
jedoch durch Glauben und Gemeinschaft gestärkt wird. 

Für beide Perspektiven gilt aber, dass das jeweils Andere 
nicht ausgeschlossen wird. Was könnten sie also vonei-
nander lernen?

Was Existenzanalyse und christliche Spiritua-
lität mit Blick auf die Hoffnung voneinander 
lernen können.

Was die beiden Perspektiven letztlich voneinander trennt 
(und trennen muss) ist die Grenze der Transzendenz. Als 
Psychotherapierichtung kann die EA per definitionem kei-
ne Aussagen über diese Grenze hinaus tätigen und muss 
daher den Respekt vor dieser wahren. Gleichzeitig achtet 
sie die geistige, spirituelle Dimension des Menschen auf 
besondere Weise. Sie könnte (gegen eine Jenseitsverges-
senheit) den Blick auf das „große Ganze“ offenhalten, die 
Notwendigkeit von Gemeinschaft und Bezogenheit mehr 
beachten (Hoffnung auch als Beziehungsgeschehen) und 
den möglichen Geschenkcharakter von Hoffnung mehr 
wahrnehmen (Hoffnung nicht nur als menschliche Lei-
stung, sondern auch als Möglichkeit einer Wandlung von 
außen). Umgekehrt lässt sich Ähnliches über die christ-
liche Spiritualität sagen. Sie muss einerseits den Respekt 
vor dem genuin anderen Zugang der EA wahren, und 
könnte andererseits selbst der leiblich-psychischen Di-
mension des Menschen mehr Beachtung schenken. Wenn 
sie (gegen eine Diesseitsvergessenheit) die authentische 
Lebensgestaltung von Menschen im Hier und Jetzt mehr 
beachtet, kann sie sowohl die Bedeutung von Individu-
alität (meine eigene Hoffnung) und die Wichtigkeit von 
Selbstverwirklichung besser wahrnehmen, als auch den 
Entscheidungscharakter der Hoffnung stärker betonen 
(Hoffnung nicht nur als Geschenk, sondern auch als ak-
tive Auseinandersetzung mit Leben und Leiden).

Die EA könnte also von der christlichen Spiritualität 
lernen, dass Hoffnung nicht nur aus der inneren Kraft des 
Menschen kommt, sondern auch als eine Gabe und damit 
als Teil einer größeren, transzendenten Dimension ver-
standen werden kann. Die christliche Spiritualität könnte 
dagegen von der EA lernen, dass Hoffnung nicht nur auf 
das zukünftige, ewige Leben ausgerichtet ist, sondern 
auch im Hier und Jetzt aktiv gestaltet und erlebt werden 
sollte, mit einem stärkeren Fokus auf ein authentisches 
Leben und Selbstverwirklichung. Beide Perspektiven 
bringen aus meiner Sicht sowohl die dafür nötige Offen-
heit, als auch den notwendigen Respekt vor dem jeweils 
Anderen mit.



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     143

SYMPOSIUM „SPIRITUALITÄT“

Literatur

Benedikt XVI. (2007) Spe salvi. Enzyklika über die christliche Hoffnung. 
Vatikanstadt: Libreria Editrice Vaticana

Frankl V (2005a) Der Wille zum Sinn. Grundlagen und Anwendung der 
Logotherapie. München: Piper

Frankl V (2005b) …trotzdem Ja zum Leben sagen. München: Beck
Längle A (2014) Lernskriptum zur Existenzanalyse (Logotherapie). Vierte 

Grundmotivation. Vollzug der Existenz, GLE International, 4. 
Ausgabe

Längle A (2018a) Lehrbuch zur Existenzanalyse (Logotherapie). Zweite 
Grundmotivation – Der Lebensbezug, Arbeitsmanuskript vom 
September 2018, GLE International, 2. Ausgabe

Längle A (2018b) Lernskriptum zur Existenzanalyse (Logotherapie). Dritte 
Grundmotivation, GLE International, 9. Ausgabe

Längle A (2020) Lernskriptum zur Existenzanalyse (Logotherapie). Die 
Grundbedingung der Existenz: Sein-Können in der Welt oder 
die 1. Grundmotivation, Arbeitsmanuskript vom August 2020, 
GLE International, 11. Ausgabe

Längle A (2023) Hoffnung – Die Beziehung zum Leben halten: https://
www.youtube.com/watch?v=-X7sigLe2ks; 22.02.2025 

Schrodt C (2019) Vom Glück der Dissonanz – Über fruchtbare Spannungen, 
Langeweile und die Kraft der Hoffnung: https://www.jesus.de/
allgemein/vom-glueck-der-dissonanz-ueber-fruchtbare-span-
nungen-langeweile-und-die-kraft-der-hoffnung/; 02.04.2025 

Anschrift der Verfasserin:

MMag.a Alexandra Madl (Sr. Franziska OP)
praxis@psychotherapie-madl.at 

https://www.youtube.com/watch?v=-X7sigLe2ks
https://www.youtube.com/watch?v=-X7sigLe2ks
https://www.jesus.de/allgemein/vom-glueck-der-dissonanz-ueber-fruchtbare-spannungen-langeweile-und-die-kraft-der-hoffnung/
https://www.jesus.de/allgemein/vom-glueck-der-dissonanz-ueber-fruchtbare-spannungen-langeweile-und-die-kraft-der-hoffnung/
https://www.jesus.de/allgemein/vom-glueck-der-dissonanz-ueber-fruchtbare-spannungen-langeweile-und-die-kraft-der-hoffnung/
mailto:praxis@psychotherapie-madl.at


144     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

WORKSHOPS

Analog – digital: Kinder und Jugendliche im 
Spannungsfeld

Kinder und Jugendliche wachsen heute selbstverständ-
lich mit digitalen Medien auf. Smartphone, Social Me-
dia, Games und Streamingdienste gehören für viele zum 
Alltag und prägen ihre Kommunikation, Unterhaltung, 
das Lernen sowie die Identitätsentwicklung. Die Grenzen 
zwischen analoger und digitaler Welt sind zunehmend 
durchlässig: Online- und Offline-Erfahrungen greifen in-
einander und lassen sich oft nicht mehr eindeutig vonei-
nander trennen (Haidt 2024).
Digitale Medien eröffnen jungen Menschen vielfältige 
Möglichkeiten: Sie bieten Zugang zu Informationen, 
sozialen Kontakten und kreativen Ausdrucksformen. 
Gleichzeitig bleibt die analoge Welt mit ihren unmittel-
baren, leiblich-sinnlichen Beziehungserfahrungen zentral 
für eine gesunde psychosoziale Entwicklung. So entsteht 
ein Spannungsfeld zwischen digitalen Möglichkeiten und 
analogen Bedürfnissen – zwischen Vernetzung und Nähe, 
ständiger Erreichbarkeit und Rückzug, Selbstinszenie-
rung und authentischer Begegnung. Dieses Spannungs-
feld stellt nicht nur Kinder und Jugendliche, sondern auch 
Eltern, Pädagog:innen und Therapeut:innen vor die He-

rausforderung, ein stimmiges Gleichgewicht zu finden.
Im Mittelpunkt des folgenden Beitrags steht daher die 
Frage, wie sich das menschliche Bedürfnis nach Reso-
nanz im digitalen Zeitalter zeigt – und welche Chancen, 
aber auch Risiken sich daraus für die Entwicklung junger 
Menschen ergeben.

Resonanz als menschliches Grundbedürfnis

Die vom Soziologen Hartmut Rosa (2019, 66f) entwi-
ckelte Resonanztheorie beschreibt das Streben nach Reso-
nanz als grundlegendes Bedürfnis menschlichen Lebens. 
Basis dafür ist ein Verständnis von Welt als Anfangsge-
schehen, in Anlehnung an Konzepte der Existenzphilo-
sophie. Dazu gehören das Antwortgeben (Responsivität) 
als elementarste Grundeigenschaft des Menschen und das 
Bezogen-Sein des Menschen auf eine Welt als Ganzes 
(Heidegger), weswegen dieser nicht isoliert von der Welt 
betrachtet werden kann, sowie die grundlegende Tatsa-
che, dass alles wirkliche Leben von Begegnung gekenn-
zeichnet ist (Buber) (Steinert 2019).
Resonanz beschreibt nach Rosa (2019) einen spezi-
fischen Beziehungsmodus, in dem wir innerlich bewegt 

SOCIAL MEDIA, SMARTPHONE & CO –  
PSEUDORESONANZ STATT ECHTER BEGEGNUNG

Kinder und Jugendliche im Spannungsfeld  
zwischen digitaler und analoger Welt

Josef Sporer

Das Resonanzphänomen eröffnet einen neuen Zugang zur di-
gitalen Lebenswelt von Kindern und Jugendlichen, indem es 
zentrale Fragen nach Beziehung, Verbundenheit und wech-
selseitiger Wahrnehmung beleuchtet. Im Mittelpunkt des Bei-
trags steht die Frage, wie sich das menschliche Bedürfnis nach 
Resonanz im digitalen Zeitalter zeigt – und welche Chancen, 
aber vor allem Risiken sich daraus für die psychosoziale Ent-
wicklung junger Menschen ergeben. Während digitale Medi-
en kurzfristige Rückmeldung und Teilhabe ermöglichen, fehlen 
oft leibliche Präsenz, echte Begegnung und dialogische Tiefe. 
Der Artikel beleuchtet diese Spannungsfelder theoriegeleitet 
und gibt konkrete Impulse für die Begleitung junger Menschen 
im digitalen Zeitalter.

KEYWORDS: Resonanz, Begegnung, digitale Medien, Kinder 
und Jugendliche, psychosoziale Entwicklung

SOCIAL MEDIA, SMARTPHONE & CO – PSEUDO-RESONANCE IN-
STEAD OF AUTHENTIC ENCOUNTER
Children and adolescents in the field of tension between digi-
tal and analogue world

The phenomenon of resonance offers a new perspective on 
the digital lives of children and adolescents by highlighting key 
questions around relationship, connectedness, and reciprocal 
perception. This article explores how the human need for re-
sonance manifests itself in the digital age—and what oppor-
tunities and especially risks this entails for the psychosocial de-
velopment of young people. While digital media may provide 
instant feedback and participation, they often lack physical 
presence, authentic encounter, and dialogical depth. The ar-
ticle examines these tensions through a theoretical lens and 
offers practical guidance for supporting young people in the 
digital age.

KEYWORDS: resonance, encounter, digital media, children 
and adolescents, psychosocial development



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     145

WORKSHOPS

werden – und zugleich antworten können. Dieser Modus 
wird in Begegnungen aktiviert, in denen „etwas in uns in 
Schwingung gerät“ – wir fühlen uns gemeint, gehört, be-
rührt. Wirkliche Resonanz entsteht dort, wo wir in einem 
offenen, nicht verfügbaren Kontakt mit der Welt stehen. 
Aus existenzanalytischer Sicht wird Beziehung perso-
nal, wenn der Mensch sich auf die Person des Anderen 
bezieht und ihn nicht wie ein Mittel zum Zweck behan-
delt. Und: Während in der Beziehung eher ein „Draht“ 
im „Zwischen“ erkennbar wird, ist es in der Begegnung 
ein „Funke“. In der Begegnung wird die Person in ihrem 
Wesenskern angesprochen, wodurch das Wesentliche des 
Anderen erfahrbar wird (Längle 2000).
Auch der Neurobiologe Joachim Bauer (2019) beschreibt 
Resonanz als zentrale Bedingung menschlicher Entwick-
lung. Unser Gehirn ist darauf angelegt, in Beziehung zu 
treten – wir sind Resonanzwesen. Ohne ein antwortendes 
Gegenüber bleiben emotionale und kognitive Entwick-
lungen aus. Erst im Spiegel des Anderen entsteht unser 
Selbst. Dabei ist Resonanz nicht mit Harmonie gleich-
zusetzen, sondern mit dem Erleben: „Ich werde gesehen, 
verstanden und bin von Bedeutung.“ Aus existenzanaly-
tischer Sicht zeigt sich hierin die personale Dimension 
der Beziehung: Der Mensch findet zu sich selbst, indem 
er vom Gegenüber bejaht und als unverwechselbare Per-
son anerkannt wird (Längle 2000). Resonanz bedeutet 
somit nicht bloß neuronale Aktivierung, sondern existen-
zielles Angesprochen-Sein im dialogischen Raum.
Das Resonanzphänomen ermöglicht einen neuen Zugang 
zur digitalen Lebenswelt von Kindern und Jugendlichen, 
indem es zentrale Fragen nach Beziehung, Verbundenheit 
und wechselseitiger Wahrnehmung beleuchtet.

Digitale Resonanzbeziehungen: Chancen 
und Risiken

Wenn junge Menschen digitale Medien nutzen, geht es 
ihnen oft darum, gehört und gesehen zu werden. Social 
Media erfüllt ein tiefes Bedürfnis nach Teilhabe, Wider-
hall und Anerkennung. Likes, Kommentare oder geteilte 
Inhalte können kurzfristig ein Gefühl von Verbindung er-
zeugen – digitale Resonanzachsen im Sinne Rosas (2019). 
Für Jugendliche, die ihre Identität entwickeln, ist dies be-
sonders bedeutsam: Sie suchen Resonanz, um sich selbst 
zu spüren und in ihrem Personsein bestätigt zu werden 
– ein Prozess, der in der existenzanalytischen 3. Grund-
motivation als „man selbst sein dürfen“ beschrieben wird.
Doch das Bedürfnis nach Resonanz macht auch verletz-
lich. Die ständige Verfügbarkeit digitaler Rückmeldungen 
kann in eine emotionale Abhängigkeit führen. Das Smart-

phone wird zu einem modernen Übergangsobjekt – ähn-
lich wie ein Teddybär – das im Getrenntsein Sicherheit und 
Verbindung verspricht. Begegnungen im digitalen Raum 
bleiben jedoch oft oberflächlich: Es findet kein echtes 
Gesehenwerden der Person statt, was zu einem Mangel-
gefühl auf der 3. Grundmotivation führen kann. Jugend-
liche bewegen sich dadurch in einem Spannungsfeld von 
Nähe und Distanz: Indem sie Distanz wahren, erleben sie 
kurzfristige Sicherheit, gleichzeitig bleibt aber die Verun-
sicherung bestehen, weil kein authentisches Feedback er-
folgt. Der Wunsch nach digitaler Verbundenheit ist somit 
Ausdruck dieses Grundkonflikts – Anerkennung suchen, 
ohne sich wirklich zu zeigen (Gutschi 2015).

Chancen und Möglichkeiten

Digitale Medien bieten reale Chancen für Verbundenheit 
und Teilhabe. Kinder und Jugendliche können über Platt-
formen Zugang zu Wissen, Kunst, Musik oder weltweiten 
Diskussionen finden – Erfahrungsräume, die emotionale 
Beteiligung und kreative Entfaltung ermöglichen. Social 
Media bietet auch die Möglichkeit, Kontakte aufzubauen 
und Zugehörigkeit zu erleben – insbesondere für jene, die 
im analogen Leben wenig Unterstützung erfahren.
In manchen Fällen kann digitale Kommunikation sogar 
entlastend wirken oder das Selbstwertgefühl stärken – 
etwa durch Austausch mit Gleichgesinnten. Bei bewusster 
und reflektierter Nutzung können digitale Medien das Le-
ben sinnvoll bereichern – durch zwischenmenschlichen 
Austausch, den Zugang zu vielfältigen Informationen 
oder kreative Formen des Selbstausdrucks.

Risiken und Gefahren

1. Fehlende leibliche Resonanz: Digitale Medien reduzie-
ren Weltbezug auf Bildschirme, leibliche Erfahrungen – 
Mimik, Gestik, Berührung – fehlen. Der Bildschirm wird 
zum Monokanal, Resonanzbeziehungen verkümmern. 
Das wirkt sich langfristig negativ auf Empathiefähigkeit 
und Beziehungsfähigkeit aus. Kinder und Jugendliche 
verlieren dadurch die Möglichkeit, emotionale Feinheiten 
in realen Begegnungen zu erlernen und einzuschätzen 
(Brisch 2023).
2. Vorgetäuschte Verbundenheit: Likes und Kommentare 
simulieren Nähe, ersetzen aber keine echte Begegnung. 
Die Illusion von Verbindung führt langfristig zu Verein-
samung, obwohl man scheinbar „connected“ ist (Brunner 
2021). Parasoziale Beziehungen – etwa zu Influencer:innen 
oder fiktiven Online-Identitäten – verstärken das Gefühl 
von Nähe, bleiben aber einseitig. Die Folge ist ein Mangel 
an echten, tragfähigen Beziehungen im realen Leben.



146     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

WORKSHOPS

3. Echoräume statt Resonanzräume: Algorithmen erzeu-
gen Filterblasen. Nutzer:innen erhalten Rückmeldung nur 
aus der eigenen Meinung – kein Dialog, keine Verände-
rung. Resonanz braucht jedoch Gegenseitigkeit, Nicht-
verfügbarkeit und Offenheit. In digitalen Echokammern 
wird oft nur die eigene Perspektive verstärkt, was langfri-
stig zu Polarisierung und Kontaktvermeidung führt.
4. Fragmentierung der Aufmerksamkeit: Ständiges Swi-
pen, Scrollen und Benachrichtigungen verhindern fokus-
sierte Hingabe – eine Voraussetzung für Resonanz. Die 
Angst, etwas zu verpassen (FOMO), untergräbt Präsenz 
und Tiefgang. Die Konzentration leidet, das Denken wird 
flüchtiger. Jugendliche verlieren die Fähigkeit, sich län-
gere Zeit auf ein Gegenüber oder eine Aufgabe einzu-
lassen – mit Auswirkungen auf Lernen, Beziehung und 
Selbstregulation.
5. Entfremdung durch Steigerungslogik: Digitale Medi-
en fördern suchtförmiges Verhalten: mehr Klicks, mehr 
Follower, mehr Sichtbarkeit. Resonanz verkommt zur 
quantitativen Metrik. Die Folge: chronische Selbstverge-
wisserung, innerer Leistungsdruck, Vergleichsstress und 
Identitätsunsicherheit. Die ständige Jagd nach Aufmerk-
samkeit kann langfristig zu Erschöpfung, Selbstzweifeln 
und sozialem Rückzug führen – besonders bei jungen 
Menschen in der Identitätsentwicklung.

Anforderungen für die Praxis

Im digitalen Raum entstehen Resonanzphänomene, die 
jedoch häufig auf Rückmeldeschleifen (Likes, Follower, 
Kommentare) reduziert bleiben. Sie simulieren Begeg-
nung, ohne wirkliche dialogische Tiefe zu entfalten. Die-
se Form lässt sich als Pseudoresonanz bezeichnen: eine 
Rückmeldung, die kurzfristig Verbundenheit vortäuscht, 
aber keine tragfähige, existenzielle Beziehung begründet.
Kinder und Jugendliche brauchen deshalb analoge Re-
sonanzerfahrungen – mit einem präsenten Gegenüber, in 
körperlicher Nähe und dialogischer Offenheit. Es braucht 
Beziehungsangebote, die sinnlich erfahrbar sind: in der 
Natur, im gemeinsamen Spiel, im kreativen Tun oder in 
Gesprächen mit empathischen Erwachsenen. Professio-
nelle Begleitung bedeutet deshalb vor allem, analoge Re-
sonanzräume zu schaffen, in denen sich junge Menschen 
mit allen Sinnen erleben und ausdrücken können – jen-
seits von Bildschirmen.
Dazu gehört auch, jungen Menschen zu helfen, ein gesun-
des Gleichgewicht zwischen digitaler Welt und analoger 
Welt zu finden. Fachpersonen müssen sich mit den He-
rausforderungen der digitalen Lebenswelt auseinander-
setzen und ehrliches Interesse zeigen. Medienanamnese, 

kritische Reflexion und die Vermittlung von Medienresi-
lienz sind hierbei zentrale Aufgaben. Es geht nicht um ein 
Zurück in eine analoge Welt, sondern um die bewusste 
Gestaltung resonanter Räume im digitalen Zeitalter.

Literatur

Bauer J (2019) Wie wir werden, wer wir sind. Die Entstehung des mensch-
lichen Selbst durch Resonanz. München: Blessing

Brisch K H (2023) Gestörte Bindungen in digitalen Zeiten. Ursachen, Prä-
vention, Beratung und Therapie. Stuttgart: Klett-Cotta

Brunner E (2021) Jugendliche in Social Media: Von der Sehnsucht nach 
Resonanz und der Tragödie der Entfremdung. In: Datterl M, 
Guggenberger W & Paganini C (Hg) Digitalisierung – Religion 
– Gesellschaft (111–128). Innsbruck: innsbruck university press

Gutschi C (2015) Verbunden und doch getrennt. Existenzanalyse 32(2), 
96–99

Haidt J (2024) Generation Angst. Wie wir unsere Kinder an die virtuelle 
Welt verlieren und ihre psychische Gesundheit aufs Spiel set-
zen. Hamburg: Rowohlt

Längle A (2000) Lexikon der Existenzanalyse und Logotherapie. Wien: GLE
Rosa H (2019) Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhr-

kamp
Steinert K (2019) Existenzanalyse und Resonanz, Psychotherapie als Reso-

nanzraum. Existenzanalyse 36(1), 4–14

Anschrift des Verfassers:

Mag. (FH) Josef Sporer

praxis@josef-sporer.at



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     147

BUCHBESPRECHUNG

ZIRKS I, ANGERMAYR M, POINTNER S (2025) 

Anwendungsgebiete der Existenzanalyse 
Der humanistisch-existenzielle Ansatz 

in Sexualtherapie, Paartherapie und 

Körperpsychotherapie 

Gießen: Psychosozial-Verlag, 314 Seiten

„Wenn der Körper spricht, bevor das Wort weiß, was 
es sagen will.“
Eine psychoanalytisch-körperpsychotherapeutische Re-
sonanz auf den Band Anwendungsgebiete der Existenz-
analyse

„Bevor du sprichst, spricht dein Körper zu dir.“

Diese schlichte, fast schamanisch anmutende Sentenz 
durchzieht das von Angermayr, Zirks und Pointner he-
rausgegebene Buch wie ein Resonanzfaden. Dass er zu-
gleich ein tiefenpsychologisch bedeutsamer Satz ist, wird 
in den Kapiteln dieses Bandes eindrucksvoll erlebbar.

Schon der Aufbau des Buches – von der theoretischen 
Einführung (Längle), über die Paartherapie (Pointner), 
Sexualtherapie (Zirks) bis zur körperzentrierten Psy-
chotherapie (Angermayr) – ist mehr als eine editorische 
Entscheidung: Er ist ein Weg durch die Verkörperung 
existenzieller Erfahrung. Oder anders gesagt: ein Durch-
gang durch Räume des Leibes, in denen das Subjekt sich 
findet, verliert, wiederfindet – in Beziehung, in Begehren, 
in Berührung.

I. Begegnung als leiblicher Akt – Zwischen Körper 
und Anderen
Das Vorwort macht klar: Die existenzanalytische Haltung 
beginnt mit dem „Dazwischen“. Zwei Menschen begeg-
nen sich – und bevor ein Wort fällt, sind bereits Blicke 
gefallen, Körper haben sich gespürt, Stimmungen sind 
eingeschwungen. Diese Prämisse ist der rote Faden des 
Buches. Als Psychoanalytiker, der sich mit körperpsy-
chotherapeutischen Prozessen auseinandersetzt, fühle ich 
mich an den Satz erinnert: „Nicht alles muss durch das 
Nadelöhr der Sprache gehen.“
Das Buch beginnt mit Alfried Längles Einführung in die 
Existenzanalyse. Was in seiner Sprache begrifflich diffe-
renziert erscheint – Personalität, Sinn, Freiheit – erhält 
im weiteren Verlauf eine leibnahe Konkretisierung. In ge-
wisser Weise bereitet Längle die Bühne für das, was dann 
in Bewegung kommt.

II. Der Paarraum – Zwischen Nähe, Echo und Verstö-
rung
Susanne Pointners Texte zur Paartherapie sprechen mich 
als Leser in ihrer atmosphärischen Dichte unmittelbar an. 
Sie verorten Paarbeziehungen nicht in Problemen, son-
dern im Zwischenraum. Dort, wo Liebe nicht mehr ge-
lingt, zeigt sich nicht Störung, sondern Ambivalenz – und 
in dieser liegt das therapeutische Potenzial.

Was ich besonders hervorheben möchte, ist Pointners kör-
perliche Sprache: „Funkstille und Funkenflug“, „Schrei 
nach Liebe“ – das sind keine rein metaphorischen For-
mulierungen. Sie sind verdichtet leiblich. Die Paarthe-
rapie, wie Pointner sie versteht, ist ein Körpergeschehen 
im Dialograum. Die Störungen in der Paarbeziehung sind 
Verkörperungen biografischer Prägungen, die sich – wie 
in der psychodynamischen Körperpsychotherapie – im 
„interaktionellen Feld“ reinszenieren. Ihre therapeutische 
Kunst besteht darin, in diesem Feld Resonanzräume zu 
schaffen – weniger mit dem Ziel der Deutung, sondern 
der Erfahrung.

III. Sexualität – Das Unerhörte berühren
Ingo Zirks Beiträge sind mutig. Sie berühren Räume, die 
nicht nur tabuisiert, sondern oft sprachlos sind. Beson-
ders berührt hat mich sein Text über Scham. Dass sie als 
„Hüterin der Intimität“ gelesen wird, ist psychoanalytisch 
nachvollziehbar – aber Zirks gelingt mehr: Er zeigt, wie 
diese Hüterin nicht nur schützt, sondern auch Schwellen 
markiert, Übergänge ins Ich-Fremde, in das Noch-nicht-
Zugelassene.
Die Kapitel zu sexuellen Störungen, besonders zur Be-
handlung von Menschen mit pädophilen Neigungen, zei-
gen: Dem Autor des Beitrags geht es weniger um Patho-
logisierung, sondern um eine Haltung der Präsenz. Der 
Körper des Anderen ist hier nicht einfach Objekt, son-
dern ein Spiegel für das eigene Begehren. In psychoana-
lytischer Sprache gesprochen: Die libidinöse Besetzung 
des Anderen ist nie nur Begehren, sondern zugleich auch 
Abwehr. Zirks macht diese Ambivalenz spürbar – und lei-
stet dabei Aufklärungsarbeit im besten Sinne: nicht mora-
lisierend, sondern verstehend.

IV. Leibarbeit – Das verkörperte Denken
Markus Angermayr, der den letzten Teil des Buches prägt, 
spricht von „Existenziellen Grounding“ – und gemeint ist 
ein Denken, das mit dem Körper denkt. In seinem Bei-
trag findet man die größte Nähe zur psychodynamischen 
Körperpsychotherapie: Das, was sich zeigt, ist nicht nur 
Inhalt, sondern Form – Haltung, Spannung, Tonus.



148     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

BUCHBESPRECHUNG

In den Kapiteln über Grounding, über Berührung als Di-
alogform („Existential Touch“) oder über das präkognitiv 
Sprechende des Körpers zeigt Angermayr: Existenzana-
lyse kann zu einer leiblichen Poetik werden. Er beschreibt 
Prozesse, die ich in meiner Arbeit oft in der „szenischen 
Interaktion“ erlebe: Ein Atemzug, eine veränderte Blick-
richtung, das sich Nicht-mehr-Abwenden – sie sind nicht 
unmittelbar erklärbar, jedoch spürbar. In der szenischen 
Interaktion ereignet sich Heilsames, bevor es verstanden 
wird.

Als Psychoanalytiker stelle ich mir die Frage: Und was 
ist mit dem Widerstand der Patientin? In der psychodyna-
misch-körperpsychotherapeutischen Perspektive ist Wi-
derstand kein bloßes Hindernis, sondern ein dialogisch 
zu verstehendes Ausdrucksgeschehen: ein körperlich-in-
tersubjektives „Noch-nicht“, das Raum und Zeit braucht, 
um sich zeigen zu dürfen. Widerstand wird hier nicht pri-
mär als zu überwindendes Phänomen gelesen, sondern als 
Einladung, gemeinsam die Grenze zu erspüren, die sich 
zeigt – leiblich, nicht nur semantisch. Die existenzana-
lytischen Beiträge dieses Bandes – besonders bei Zirks 
und Angermayr – nähern sich diesem Geschehen, glaube 
ich zu erspüren, eher über den Begriff der Resonanz oder 
Stimmigkeit, was vielleicht eine in Nuancen etwas ande-
re Haltung nahelegt: nicht so sehr „tastend im Schatten“, 
sondern eher „lauschend im Licht“. 

Anders gesagt: Unser psychoanalytischer Ansatz ist 
vielleicht eher konfliktorientiert und der existenzanaly-
tisch ressourcenorientiert. Möglicherweise liegt gerade 
darin die produktive Spannung zwischen beiden Denk-
stilen.

Vielleicht ist es genau diese unterschiedliche Perspektive 
– ob tastend im Schatten oder lauschend im Licht –, die 
den Boden bereitet für jenes poetisch-existenzielle Spre-
chen, das Markus Angermayr in seinem abschließenden 
Beitrag entfaltet.

Sein Text „Der Versuch, Unfassbares in Worte zu fassen“ 
bringt es auf den Punkt: Das Buch ist durchzogen von 
dem Versuch, das flüchtig Leibliche nicht festzuhalten, 
sondern einzuladen – im „Hier und Jetzt“ der therapeu-
tischen Gegenwart.

Fazit: Resonanzräume öffnen
„Anwendungsgebiete der Existenzanalyse“ ist ein Buch, 
das nicht nur gelesen, sondern gespürt werden will. Es 
ist kein Handbuch im engeren Sinne, sondern ein Erfah-
rungsraum. Wer bereit ist, sich mit der eigenen Körper-

lichkeit als Therapeut:in auseinanderzusetzen, wird hier 
reich beschenkt.
Als Psychoanalytiker mit körperpsychotherapeutischem 
Hintergrund finde ich mich in vielen der beschriebenen 
Erfahrungen wieder – in ihrer Unsicherheit, ihrer Intuiti-
on, ihrer Weigerung, das Lebendige vorschnell zu deuten. 
Dieses Buch lädt dazu ein, sich selbst als mitverkörpertes 
Gegenüber zu verstehen – nicht über die Sprache hinaus, 
sondern in einer Sprache, die das Körperliche mitmeint.

Und genau das ist es, was Psychotherapie im Zeitalter der 
KI so dringend braucht: Verkörperte Präsenz.

Dr. med. Dr. phil. Peter Geißler



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     149

PUBLIKATIONEN

ABSCHLUSSARBEITEN

Anwesend-sein
Stille als Therapeutikum

MMag. Johannes Dürlinger

Die Arbeit ist ein Versuch, „die Stille“ bzw. „das stille 
gemeinsame Innehalten“ als Interventionsform in der 
Psychotherapie philosophisch/psychologisch zu begrün-
den. Im ersten Teil werden, in Anknüpfung an die Sprach-
philosophie Heideggers, die Phänomene „Stille“ und 
„Schweigen“ erkundet und voneinander unterschieden. 
Das stille Innehalten wird als Weg des offenen „Hörenden 
Schweigens“ charakterisiert, der in den personalen Mo-
dus des Anwesend-seins führt. Im Zustand des „An-we-
sens“ (Heidegger) können, im Sinne des Ur-Sprunges 
eigenen Seins, die in der Stille verborgenen individuellen 
Potentialitäten und ihre lautlosen, aber bereits sprachlich 
konstituierten, Resonanzen von uns „gehört“, also wahr-
genommen werden.
Im zweiten Teil der Arbeit wird, ausgehend von einer län-
geren Gesprächs-Sequenz aus der psychotherapeutischen 
Praxis, nach möglichen Bezugspunkten zur Theorie der 
aktuellen Existenzanalyse Ausschau gehalten. Insgesamt 
gesehen kann das stille gemeinsame Innehalten in der 
existenzanalytischen Praxis dem/der Patienten/in hel-
fen, mehr in sein/ihr Anwesend-sein zu kommen. Das ist 
therapeutisch relevant, weil das ur-sprüngliche Anwe-
send-sein-Können als Modus der Präsenz eine Grundbe-
dingung für ein freies (geistiges und emotionales) Erle-
ben-Können bildet.
Schlüsselwörter: Stille, Schweigen, Hören, Phänomeno-
logie, Sein und Seiendes, Anwesendsein, Freies Erleben

Sinn und Film –  
Eine existenzanalytische Betrachtung
Inwieweit werden existenzanalytische Aspekte 
– insbesondere Werte und Sinn – in Spielfilmen 

verarbeitet und wie können diese Darstellungen 
therapeutisch nutzbar gemacht werden?

Ein Beitrag zum psychotherapeutischen Einsatz von 
cineastischen Werken.

Denise Schmol, BA. pth.

Die vorliegende Diplomarbeit kann als Beitrag zum psy-
chotherapeutischen Einsatz von Spielfilmen betrachtet 
werden. Sie zeigt auf, dass Filme dazu in der Lage sind, uns 
die existentiellen Lebensthemen rund um Werteverwirk-
lichung und Sinnfindung näherzubringen sowie zu einer 
Reflexion und kritischen Auseinandersetzung mit diesen 
Themen in Verbindung mit dem eigenen Leben anzuregen. 

Im Rahmen der Film- oder Kinotherapie werden Filme be-
reits zu therapeutischen Zwecken eingesetzt, was anhand 
einiger Praxisbeispiele und Studien veranschaulicht wird. 
Die Integration von Filmen als adjuvante Methode in den 
Psychotherapieprozess geht auf die unterschiedlichen, teils 
intensiven, Wirkungen, die Filme bei den Zuschauer*innen 
auslösen können, zurück, auf die ebenfalls näher eingegan-
gen wird. Die Autorin betrachtet Spielfilme vor allem unter 
existenzanalytischen Gesichtspunkten. Bei der Filmanaly-
se wird auf ein qualitatives, offenes, phänomenologisches 
Vorgehen im Rahmen der freien Interpretation zurückge-
griffen. Unter Bezugnahme auf die existenzanalytische 
Theorie wird anhand von drei Filmen gezeigt, wie Werte 
und Sinn in Spielfilmen verarbeitet sind und wie sie thera-
peutisch nutzbar gemacht werden können.
Schlüsselwörter:  Existenzanalytische Filmanalyse, Film-
therapie, Sinnfindung, Werteverwirklichung

Die Rolle der vier Grundmotivationen  
in der Suchttherapie –  

Eine existenzanalytische Perspektive
Anna Stein

Diese Arbeit untersucht die Bedeutung der vier Grundmo-
tivationen der Existenzanalyse nach Alfried Längle für die 
Suchttherapie. Die vier Grundmotivationen – Sicherheit, 
Lebendigkeit, Identität und Sinn – bilden zentrale Ansatz-
punkte für eine ganzheitliche therapeutische Begleitung. 
Aufbauend auf der Logotherapie Viktor Frankls wird in 
dieser Arbeit Sucht auch als Ausdruck einer existenziellen 
Sinnkrise verstanden. Ziel der Behandlung ist es, die Be-
troffenen über die reine Abstinenz hinaus bei der Wieder-
gewinnung von innerer Orientierung und Lebensfreude zu 
unterstützen. Die theoretische Auseinandersetzung zeigt, 
dass die Stärkung dieser existenziellen Dimensionen einen 
nachhaltigen Weg aus der Abhängigkeit eröffnen kann.

Über das Freie im Menschen – eine 
Einführung in Logotherapie/Existenzanalyse

Thomas Zimmermann

Das Ziel und die Idee hinter dieser Arbeit ist, interessier-
ten Laien ohne Vorkenntnisse in Psychologie oder Thera-
pie, aber mit Interesse an Logotherapie/Existenzanalyse 
eine gut lesbare Einführung in das Thema zu bieten. Sie 
sollen einen Überblick über Entstehung und Entwicklung 
von Logotherapie/Existenzanalyse und deren Arbeits-
weise in der Praxis erhalten und so die Annahmen und 
Grundzüge verstehen.



150     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

PUBLIKATIONEN

Die Abschlussarbeit repräsentiert einen Ausschnitt aus 
meinem Buchprojekt zu diesem Thema. Im Buch wer-
den sowohl Grundlagen von Logotherapie/Existenza-
nalyse als auch deren Formate und Herangehensweisen 
beschrieben. In der vorliegenden Abschlussarbeit wird 
mit den Themen: „Sinn, Zweck, Wert“; der ausführlichen 
Darstellung des Strukturmodells von Logotherapie/Exi-
stenzanalyse (Grundstrebungen) und die „Personale Exi-
stenzanalyse (PEA“) sowie die „Willenstärkungsmethode 
(WSM)“ ein Teil des Buches vorgestellt.
Schlüsselwörter: Grundlegendes zu Logotherapie/Exi-
stenzanalyse, Arbeitsweise von Logotherapie/Existenza-
nalyse an Beispielen, 4 Grundstrebungen, Personale Exi-
stenzanalyse, Willenstärkungsmethode

MASTERARBEITEN

„Vom einsamen Albtraum zum  
Gruppen-Halt-Traum“

Existenzanalytische Traumarbeit in der 
Gruppenpsychotherapie

Julia Maria Benedikt-Görgei, BA MA

Die vorliegende Arbeit untersucht die existenzanalytische 
Traumarbeit in der Gruppenpsychotherapie. Zu Beginn 
wird der Traum aus phänomenologischer Perspektive be-
trachtet. Dabei wird zwischen der philosophischen Phäno-
menologie und einer Phänomenologie als psychotherapeu-
tischer Methode unterschieden. Deshalb erfolgt zunächst 
eine Darstellung des philosophisch-phänomenologischen 
Traumverständnisses nach Ates (2023). Anschließenden 
wird die psychotherapeutisch-phänomenologischen Me-
thode, anhand der phänomenologischen Haltung in der 
Existenzanalyse nach Längle (2007) dargestellt.
Um den Fokus auf die psychotherapeutische Traumar-
beit zu vertiefen, wird im Folgenden das psychothera-
peutische Traumverstehen unter Berücksichtigung ana-
lytischer und phänomenologischer Therapiekonzepte 
untersucht. Dabei werden die Ansätze von Freud und 
Jung vorgestellt und miteinander verglichen. Anschlie-
ßend erfolgt eine Gegenüberstellung mit einem phäno-
menologischen Traumverstehen, das sowohl die Dasein-
sanalyse nach Boss (1991) als auch das Konzept einer 
existenzanalytisch-phänomenologischen Analyse des 
Traumverstehens nach Reitinger (2021) berücksichtigt. 
Theoretische Unterschiede und Kritikpunkte werden da-
bei herausgearbeitet.
Neben dem Fokus auf die psychotherapeutische Traumar-
beit im Einzelsetting wird anschließend die Forschungsfrage 
bearbeitet, wie diese im Gruppensetting umgesetzt werden 

kann. Dabei wird die Bedeutung der analytischen Grup-
pentherapie nach Jung einer existenzanalytisch-phänome-
nologischen Gruppentherapie nach Längle gegenüberge-
stellt und Unterschiede diskutiert. Um einen praktischen 
Bezug herzustellen, erfolgt die Schilderung des Verlaufs 
einer traumzentrierten analytischen Gruppensitzung nach 
Braun (2022). Da aktuell kein existenzanalytisches Kon-
zept zur Traumarbeit in der Gruppenpsychotherapie vor-
liegt, wird daraufhin der Versuch unternommen, Reitingers 
(2021) existenzanalytisches Konzept der Traumbearbei-
tung auf die Arbeit mit Gruppen in Form einer „existenza-
nalytischen Traumgruppe“ umzulegen.

Zwischen Sich-fremd-Sein und Annäherung – 
Auf dem Weg zur Selbstwerdung

Eine phänomenologische Analyse mit quantitativer 
Begleituntersuchung

Daniela Burtscher

Diese Masterarbeit versteht sich als Beitrag zu einem län-
gerfristig angelegten Forschungsprojekt, das von der Ge-
sellschaft für Logotherapie und Existenzanalyse (GLE) 
in Zusammenarbeit mit einer Langzeittherapiestation für 
Suchterkrankungen durchgeführt wird. Ziel des Projekts 
ist es, zu untersuchen, ob und inwiefern sich die Lebens-
qualität von Suchtpatient‑innen im Verlauf einer existen-
zanalytischen Psychotherapie verändert – insbesondere 
im Hinblick auf existentielle Haltungen und personale 
Seins-Bezüge.
Die vorliegende Einzelfallanalyse folgt dem Ansatz der 
phänomenologisch-hermeneutischen Forschungsmetho-
de nach S. Längle. Anhand qualitativer Interviews, die 
zu mehreren Zeitpunkten im Therapieverlauf geführt 
wurden, wird untersucht, wie sich das Selbstverhältnis 
und das Sich-in-Beziehung-Bringen der Patientin verän-
dert haben. Die daraus gewonnenen Erkenntnisse werden 
mit den Ergebnissen standardisierter quantitativer Erhe-
bungen verglichen.
Die qualitative Analyse ermöglicht tiefergehende Ein-
sichten in Problembereiche und Entwicklungspotentiale, 
die durch die quantitative Datenerhebung allein nicht sicht-
bar würden. Im untersuchten Fall zeigt sie eine weitgehen-
de Übereinstimmung beider Auswertungsverfahren. Zwi-
schen Therapiebeginn und der Entlassung sind deutliche 
Veränderungen in der Selbstwahrnehmung und Haltung der 
Patientin erkennbar. Die Patientin verlässt die Therapiesta-
tion mit einem erweiterten Selbstverständnis und gestär-
kten persönlichen Ressourcen. Gleichzeitig verweist die 
Analyse auf die Notwendigkeit einer weiterführenden the-
rapeutischen Begleitung zur langfristigen Stabilisierung.



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     151

PUBLIKATIONEN

„Sieh‘ in jedem einen Schweinehund,  
und du wirst nie enttäuscht“

Suchterkrankung und Persönlichkeitsakzentuierung: 
Veränderung des Selbst-, Lebens- und Fremdbezugs 

durch stationäre Psychotherapie 
Eine phänomenologische Analyse mit quantitativer 

Begleituntersuchung

Bettina Geirhofer MSc BA

Diese Masterarbeit ist Teil eines Forschungsprojekts der 
Internationalen Gesellschaft für Logotherapie und Exi-
stenzanalyse (GLE-I) gemeinsam mit einer Krankenan-
stalt, die stationäre Therapie für Menschen mit Persön-
lichkeitsstörungen und Suchterkrankungen anbietet. Ziel 
des Forschungsprojekts ist die Evaluation der existenz-
analytischen Therapie, mit der zentralen Frage, worin 
sich spezifisch existenzielle Veränderungen durch diese 
Therapie zeigen. Die möglichen Veränderungen sollen in 
dieser Masterarbeit mit Hilfe von quantitativen und qua-
litativen Daten im Mixed Methods Design bei einem Pa-
tienten festgestellt werden.
Die quantitativen Fragebogenergebnisse weisen zu Be-
ginn auf keine behandlungsbedürftige Störung hin und 
verbessern sich im Verlauf der Messzeitpunkte weiter. 
Die Daten sind kritisch zu betrachten, da sie nur auf der 
Selbsteinschätzung des Patienten beruhen und diesem der 
stationäre Aufenthalt als Auflage verordnet wurde.
Die qualitativen Daten werden mit Hilfe der phänomenolo-
gisch-hermeneutischen Methode analysiert. Die Einzelfal-
lanalyse zeigt, dass der Patient neben der Suchterkrankung 
auch eine Persönlichkeitsakzentuierung mit narzisstischen 
Zügen aufweist. Über die einzelnen Messzeitpunkte wird 
eine Veränderung sichtbar, die auch nach Beendigung der 
Therapie noch feststellbar ist. Durch die stationäre Thera-
pie kommt es zu einer Verbesserung des Zugangs zu sich 
selbst, zu seiner Umwelt und zum Leben an sich.
Schlüsselwörter: Existenzanalyse, phänomenologisch-
hermeneutische Forschung, qualitative Methode, quanti-
tative Methode, Mixed Methods Design, Einzelfallanaly-
se, Sucht, narzisstische Persönlichkeitsakzentuierung

Existenzanalyse der sozialen Phobie –  
eine Einzelfallanalyse

Herausforderung des Erwachsenwerdens: eine junge 
Frau mit sozialphobischen Ängsten auf dem Weg zu 

einem existenziellen Leben

Stefanie A. Hütthaler-Kraus, MBA

Die Wirksamkeit der Existenzanalyse wurde zwar für 
störungsübergreifende oder suchtspezifische Stichproben 
unter naturalistischen Bedingungen untersucht, nicht aber 
explizit für soziale Phobien. Aus diesem Grund hat die 

vorliegende Studie zum Ziel, die Existenzanalyse bei der 
Behandlung eines Einzelfalls zu untersuchen.
Es wurde eine Einzelfallanalyse der Psychotherapie einer 
Klientin mit sozialer Phobie unter naturalistischen Be-
dingungen durchgeführt. Hierfür wurden verschiedene, 
etablierte Selbstbeurteilungsinstrumente in regelmäßigen 
Abständen vorgelegt, um die Effekte über den Verlauf der 
Therapie zu erfassen.
Es zeigte sich eine klinisch signifikante Reduktion in der 
Unsicherheit in sozialen Situationen sowie eine signifi-
kante Reduktion in den phobischen Ängsten der Klientin. 
Dies könnte für die Wirksamkeit der Existenzanalyse bei 
sozialer Phobie sprechen und legt die Durchführung wei-
terführender Studien nahe.
Schlüsselwörter: Psychotherapie, Existenzanalyse, sozi-
ale Phobie

Krankheit der „-losigkeit“ 
Die Depression und ihre Therapie 

Einzelfallstudie zur Untersuchung von Depression und 
Somatisierung in der existenzanalytischen Praxis

Mag.a Simone Jörg-Urban, BA

Die Wirksamkeit der Existenzanalyse wurde zwar für 
störungsübergreifende oder suchtspezifische Stichproben 
unter naturalistischen Bedingungen untersucht, nicht aber 
explizit für Klientinnen und Klienten mit Depression mit 
somatischem Syndrom. Aus diesem Grund hat die vorlie-
gende Studie zum Ziel, die Effektivität der Existenzana-
lyse bei der Behandlung dieser Störung zu untersuchen.
Der existenzanalytische Therapieprozess eines Klienten 
mit einer mittelgradigen depressiven Episode mit soma-
tischem Syndrom (F32.11) in freier Praxis anhand der 
routinemäßig erhobenen Daten (Dokumentation, Fra-
gebögen), deren Verwendung der Klient zugestimmt hat, 
wurde für eine Einzelfallanalyse herangezogen.
Im Zuge der Therapie zeigten sich reliable Verbesse-
rungen in der Depressivität und klinisch signifikante Ver-
besserungen in der Somatisierung. Mit diesen Verände-
rungen ging ein Anstieg in der existentiellen Erfüllung 
einher, insbesondere in der dritten Grundmotivation. 
Diese Einzelfallstudie spricht für die Wirksamkeit der 
Existenzanalyse bei Depression mit somatischem Syn-
drom im untersuchten Einzelfall. Dieses Ergebnis sowie 
die Limitationen der vorliegenden Studie legen weiter-
führende Studien nahe. 
Schlüsselwörter: Existenzanalytische Psychotherapie, 
zweite personal-existentielle Grundmotivation, Depressi-
on, Somatisierung, Psychosomatik, BSI, WHO-5, ADP-IV.



152     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

UNIVERSITÄTSLEHRGANG

„Existenzanalytisches  
Fachspezifikum  

mit Masterabschluss“
der Universität Wien  

in Kooperation mit der GLE

Beginn: 05./06.06.2026

Leitung: Mag.a Susanne Pointner

Ort: Wien  
(genauer Ort wird noch bekannt gegeben)

Anmeldung und Information:
www.postgraduatecenter.at
existenzanalyse@univie.ac.at

www.universitaetslehrgang-existenzanalyse.at

Akademischer Abschluss zum Master of  
Arts (Continuing Education)

Ausbildung zur/m Psychotherapeutin/en  
im Fachspezifikum Existenzanalyse

Das Curriculum berechtigt grundsätzlich zu einem 
Doktoratsstudium. Unverzichtbare Voraussetzung für 
eine Teilnahme sind ein Bachelorabschluss und ein 
abgeschlossenes Propädeutikum. Der Universitäts-
lehrgang ist als berufsbegleitendes Teilzeitstudium 
konzipiert.

Besuchen Sie unsere eigene Homepage 
für die Zeitschrift EXISTENZANALYSE

WWW.EXISTENZANALYSE.NET

MIT INFOS ZUR ZEITSCHRIFT

Inhalt der letzten Hefte –  
Abstracts der letzten Hefte,  

Stichwortverzeichnis – Autorenverzeichnis 
Archiv früherer Ausgaben,  
Forschung – eigenes Archiv  

Redaktion, Wissenschaftlicher Beirat,  
Hinweise für Autor:innen

ABONNEMENT

BESTELLUNG VON JAHRES-ABOS *

Subskription für Online-Version Euro 25,–

Subskription für gedruckte Version Euro 45,– 

Subskription für kombiniertes Abo  
Online- & Druck-Version Euro 55,–

Alle Preise inkl. Versand Europa

Die Umrechnung der Preise in Schweizer  
Franken erfolgt tagesaktuell

* Mitglieder der GLE erhalten  
die digitale Version der Zeitschrift kostenlos.

Die Zeitschrift erscheint halbjährlich,  
im Juli u. Dezember  

(je Heft ca. 70–140 Seiten) 

Bestellung: GLE-International,  

Eduard Sueß Gasse 10, 1150 Wien

subscription@existenzanalyse.net 

www.existenzanalyse.net



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     153

PODCAST | NEUERSCHEINUNGEN

PODCAST

FRAGEND VERBUNDEN

“Fragend verbunden” ist ein Interviewpodcast der 
Gesellschaft für Logotherapie und Existenzanalyse in 
Deutschland. In der aktuellen Episode ist Tobias van 
Bebber bei Claudia Kadir zu Gast. Tobias van Bebber 
forscht zum Thema "Wirksamkeit und Erleben von 
Systemaufstellungen in Virtual Reality" und erläutert 
Vor- und Nachteile dieser neuen Technologie in 
Coaching und Beratung. Sehen wir unsere Klienten 
und Therapeuten bald nur noch über eine VR-Brille? 
In diesem spannenden Gespräch, wollen wir auch 
dieser Frage etwas näher kommen.

PODCAST

„FRAGEN DES MENSCHSEINS.  
DER EXISTENZIELLE PODCAST FÜR EIN 

GELINGENDES LEBEN“

Die Moderatorin Veronika Bonelli interviewt Christoph 
Kolbe zu existenziellen Fragen menschlichen Daseins

Folge 36: Konflikte

Folge 37: Persönlichkeit 

Folge 38: Persönlichkeit Teil 2

Folge 39: Führung

Folge 40: Ressourcen

Folge 41: Umgehen

Folge 42: Spiritualität

Zu finden ist der Podcast auf allen gängigen Platt-
formen wie Spotify, Apple, Deezer sowie im Netz 
unter fragen-des-menschseins.de und bei Facebook.

Alfried Längle

SINNSPUREN
Dem Leben antworten

Erweiterte Neuausgabe
176 Seiten | Residenz Verlag: EUR 20,00
ISBN: 9783701736348
Erscheinungsdatum: 13.01.2025

Der langjährige Mitarbeiter Viktor Frankls regt zu Antworten 
auf wichtige Lebensfragen an.

Was zählt im Leben wirklich? Finden sich Spuren in meinem Le-
ben, denen ich nachgehen kann? Kann ich mir Zeit nehmen 
dafür? Wie sonst können wir ein tieferes Verständnis für uns 
selbst gewinnen? Oder Antworten auf unsere Lebensfragen? 
Das Buch behandelt Lebensthemen neben Alltagsproblemen 
und Sinnfragen in kurzen Sätzen. Meditative Fragen regen zu 
einer individuellen und kreativen Auseinandersetzung mit den 
vielfältigen Themen an – auf der Suche nach Leben, nach 
Erfüllung, nach Sinn. Die Inhalte sind Denkanstöße, stellen 
infrage, verbinden sich mit eigenen Erfahrungen, fordern die 
eigene Antwort heraus und führen so oft zu unerwarteten 
neuen und alten Wegen.



154     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

NEUERSCHEINUNGEN

Claudia Reitinger

Falllesebuch Existenzanalyse

Veröffentlicht 2025, von Claudia Reitinger bei facultas

ISBN: 978-3-7089-2538-7
Auflage: 1. Auflage
200 Seiten
Taschenbuch
22,90€

In diesem Falllesebuch geben verschiedene 
Psychotherapeut:innen einen Blick hinter die Kulissen ihrer 
Praxis. Der Schwerpunkt der Falldarstellungen liegt dabei 
weniger auf der Diagnostik und der Ebene der Interventi-
onen als vielmehr darauf, eine individuelle Geschichte zu 
erzählen, die sich aus dem Zusammenspiel von Patient:in und 
Psychotherapeut:in webt. Dadurch gewährt jeder Beitrag 
nicht nur Einblicke in die Lebenswelt der Patient:innen, son-
dern auch in die persönliche Herangehensweise und Perspek-
tive der Therapeut:innen und zeigt die Vielfalt des existenza-
nalytischen Ansatzes. Das Buch bietet eine spannende und 
menschliche Perspektive auf die Psychotherapie, die sowohl 
Fachleuten als auch Laien wertvolle Erkenntnisse und neue 
Perspektiven eröffnet.

Ingo Zirks, Markus Angermayr & Susanne Pointner (Hg.)

Anwendungsgebiete der Existenzanalyse
Der humanistisch-existenzielle Ansatz in Sexual-
therapie, Paartherapie und Körperpsycho- 
therapie

314 Seiten, Broschur, 148 x 210 mm
1. Aufl. 2025
Erschienen: April 2025
ISBN-13: 978-3-8379-3415-1
Psychosozial-Verlag: EUR 44,90

Nach einem in die Existenzanalyse einführenden Kapitel wird 
die paartherapeutische Sichtweise auf Beziehung und Be-
gegnung dargestellt und nachfolgend die Grundzüge einer 
existenzanalytisch fundierten Sexualtherapie erläutert. Die Of-
fenheit für die Diversität sexueller Identitäten und ihr Verständ-
nis werden als Grundvoraussetzung, um phänomenologisch 
arbeiten zu können, eruiert. Grundsätzliche Überlegungen 
und Praxiserfahrungen zu einem existenzanalytisch-leiborien-
tierten Zugang, dem »Existenziellen Grounding«, runden den 
Band ab. Dabei wird deutlich, welche Relevanz die Existenza-
nalyse als humanistischer Psychotherapieansatz hat.

Mit Beiträgen von Markus Angermayr, Alfried Längle, Susanne 
Pointner, Liliane Strassl und Ingo Zirks



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     155

HINWEISE FÜR AUTOR:INNEN

EXISTENZANALYSE veröffentlicht Originalarbeiten, Übersichts-
artikel, Projektberichte und Falldarstellungen mit Bezug zur Forschung, 
Anthropologie und Praxis der Existenzanalyse. Die Zeitschrift nimmt im 
Forum/Diskussionsteil auch Erfahrungsberichte und Fallberichte zur An-
wendung der Existenzanalyse auf, weiters Forschungsimpulse, Diskussi-
onsbeiträge zu publizierten Artikeln und Berichte aus der Redaktion.

Manuskripte sind generell per e-mail an die Redaktion zu senden  
(redaktion@existenzanalyse.net). Es können Arbeiten in Deutsch oder 
Englisch eingereicht werden.
Voraussetzung für die Einreichung eines Manuskripts an die Redaktion 
ist, dass die Arbeit noch nicht publiziert oder an anderer Stelle zur Publi-
kation eingereicht wurde.
Alle Manuskripte gehen in ein redaktionelles Gutachten. 
Wissenschaftliche Arbeiten unterliegen einem peer-review-Verfahren, 
wobei zwei unabhängige anonyme Gutachten eingeholt werden 
(Review Verfahren durch den wiss. Beirat). Das Ergebnis wird dem:der 
Autor:in mitgeteilt, ob und gegebenenfalls mit welchen Änderungen 
die Arbeit akzeptiert wird. 
Mit der Annahme und Veröffentlichung des Manuskripts geht das aus-
schließliche Copyright an die GLE-International als Herausgeberin über. 
Es liegt in der Verantwortung der Autor:innen die Einwilligung für die 
Reproduktion von Abbildungen aus anderen Publikationen einzuholen.

Formale Gestaltung der Manuskripte
Manuskripte sollen von Anfang bis zum Ende auf ein und demselben Sys-
tem (Microsoft Word) erfasst werden (1,5-zeilig, Schriftgröße 12, breiter 
Rand, ohne spezifische Formatierungen und bereits korrekturgelesen).

Auf eine gendergerechte Sprache soll geachtet werden, und zwar in fol-
gender Weise: der:die Patient:in oder so oft wie möglich die Pluralform 
verwenden: die Psychotherapeut:innen usw. 

Am Anfang jedes Artikels stehen der Titel des Artikels, der Name des:der 
Verfasser:in, ein kurzes Abstract (5–10 Zeilen) und 3–5 Schlüsselwörter 
(wenn möglich auch auf englisch), die stichwortartig auf den Inhalt der 
Arbeit verweisen sollen.

Zwischenüberschriften sollen innerhalb des Artikels im Sinne der Über-
sichtlichkeit gesetzt werden. 

Für Literaturhinweise im Text sollen in Klammern Autor:in und Erschei-
nungsjahr des Titels, auf den verwiesen wird, und bei Zitaten die Seiten-
zahl durch Beistrich getrennt, angegeben werden. Mehrere Verweise 
werden durch Strichpunkte getrennt.
z. B. (Müller 1998, 56) oder (Müller 1998, 1999; Müller & Meier 1980) Bei Zi-
taten, die über zwei Seiten gehen, lautet es (Müller 1998, 56f), bei mehr-
seitigen Zitaten lautet es (Müller 1998, 56ff).

Für das Literaturverzeichnis (alphabetisch) am Ende des Artikels sind die 
bibliographischen Angaben wie folgt zu gestalten:
Autor:in (Jahr) Buchtitel. Verlagsort: Verleger
Autor:in (Jahr) Beitragsartikel. In: Herausgebername (Hg) Buchtitel. Ver-
lagsort: Verleger, Seitenangabe
Autor:in (Jahr) Titel des Artikels. Name der Zeitschrift, Band, Seitenan-
gabe von–bis.
Den:die Autor:in bitte jeweils mit Nachnamen und abgekürztem Vor-
namen angeben.
z. B.:
Maier A (1998) Psychotherapie. Wien: Deuticke
Müller B (1998) Existenzanalyse. In: Maier A (Hg) Psychotherapie. Wien: 
Deuticke, 50–54
Schmid C (1999) Therapiemethoden. Existenzanalyse 13, 1, 4–12

Gibt es von einem:r Autor:in zwei unterschiedliche Publikationen aus 
demselben Jahr, so sind diese durch „a“, „b“ etc. voneinander zu un-
terscheiden.
z. B.:
Maier A (1998a) Psychotherapie. Wien: Deuticke
Maier A (1998b) Psychologie. Wien: Deuticke

Zitierweise von Websites unter Angabe des Abrufdatums:
Links: https://www.existenzanalyse.net/ , TT.MM.JJJJ

Angaben zum:r Autor:in (am Ende des Manuskripts):
Akademischer Grad, Vor- und Zuname, Anschrift, e-mail.
(Nicht für die Veröffentlichung gedacht, sondern für die Redaktion sol-
len Telefonnummer und Faxnummer des Autors angegeben werden.)
z. B.:
Anschrift der Verfasserin:
Dr.in Susanne Müller
Beispielstraße 25/5
A – 1090 Wien
mueller@existenzanalyse.org

Jede Tabelle oder Illustration mit Legenden auf einem eigenen Blatt mit 
Hinweis, an welcher Stelle im Text die Darstellung eingefügt werden soll. 
Abbildungen müssen qualitativ zur Reproduktion geeignet sein (z. B. als 
jpg mit mindestens 300 dpi). Abbildungen werden im Druck schwarz-
weiß wiedergegeben, graphische Abbildungen sollen so gestaltet sein, 
dass ein schwarz-weiß-Druck die Aussage wiedergeben kann, im On-
line-Abo der Zeitschrift sind sie auch in Farbe. Abbildungen können nur 
in Absprache mit der Redaktion veröffentlicht werden. 

Die einzelnen Seiten sind durchzunummerieren, aber (zum Zweck 
der Anonymität der Begutachtung) bitte nicht mit Kurztiteln (Running 
heads) zu versehen.

Artikellänge: 1 Seite in der Existenzanalyse ohne größere Überschriften 
und Tabellen (also ziemlich voll) hat 5.500 Zeichen (inkl. Leerzeichen). Ein 
wissenschaftlicher Artikel mit ca. 8–10 Seiten hat ca. 45.000–60.000 Zei-
chen (inkl. Leerzeichen). Ein Erfahrungsbericht bzw. Diskussionsbeitrag 
mit ca. 3–5 Seiten hat ca. 16.500–27.500 Zeichen, das Literaturverzeich-
nis bei diesen Forumsbeiträgen sollte auf 10 Werke beschränkt sein.

Umbruchkorrekturen sind von den Autor:innen vorzunehmen und auf 
beim Satz entstandene Fehler zu beschränken.

Der:die Autor:in erhält ein pdf des Beitrags und 2 Hefte als Belegexem-
plare kostenlos. Reduktion auf Heft-Preis für Autor für weitere Exemplare: 
-30%

Urheberrechte
Mit der Annahme eines Beitrags zur Veröffentlichung erwirbt die GLE-
International von den Autor:innen alle Rechte, insbesondere das Recht 
der weiteren Vervielfältigung zu gewerblichen Zwecken mit Hilfe fotome-
chanischer oder anderer Verfahren, sowie das Recht der Übersetzung in 
andere Sprachen. Die Zeitschrift sowie alle in ihr enthaltenen einzelnen 
Beiträge und Abbildungen sind urheberrechtlich geschützt. Jede Ver-
wertung, die nicht ausdrücklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, 
bedarf der vorherigen schriftlichen Zustimmung des Verlags. Das gilt ins-
besondere für Vervielfältigungen, Bearbeitungen, Übersetzungen, Mikro-
verfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen 
Systemen. Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, 
Warenbezeichnungen usw. in dieser Zeitschrift berechtigt auch ohne be-
sondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass solche Namen im 
Sinne der Waren- und Markenschutz-Gesetzgebung als frei zu betrachten 
wären und daher von jedermann benutzt werden dürften.

Eigentümerin und Copyright-Inhaberin: © GLE-International/Wien

Redaktionsanschrift
Redaktion der Zeitschrift EXISTENZANALYSE
GLE-International
(z.Hd. Dr.in Claudia Reitinger & Mag.a Julia Trilety)
Eduard Sueß Gasse 10
1150 Wien / Österreich
Tel.: 0043/1/9859566
Fax: 01/9089574
Mail: redaktion@existenzanalyse.net
Homepage: www.existenzanalyse.net



156     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

OFFENLEGUNG NACH § 25 MEDIENGESETZ
Medieninhaberin ist zur Gänze die Gesellschaft für Logotherapie und Existenzanalyse-International, Eduard Sueß Gasse 10, A-1150 Wien. 
Die Gesellschaft für Logotherapie und Existenzanalyse ist ein gemeinnütziger Verein im Sinne der Bundesabgabenordnung. 
Dem Vorstand gehören folgende Personen an:
Geschäftsführendes Präsidium: MMag. Johannes Josef Bucher, Christiane Groß, DDr. Alfried Längle. Weitere Vorstandsmitglieder: Dr.in Astrid Görtz, 
Franziska Linder, Dr.in Erika Luginbühl, Mag.a Susanne Pointner, Mag.a Julia Trilety.
Grundlegende Richtung: EXISTENZANALYSE ist das wissenschaftliche Organ des Vereins und dient der Veröffentlichung von Forschungen, Grundsatz-
arbeiten, Kongressinhalten, Diskussionen, fachlichen Briefen („letter to the editor“) u.ä. mit dem Ziel, die Inhalte der Existenzanalyse und Logotherapie 
weiterzuentwickeln und die Anwendungsmöglichkeiten und ihre Bereiche aufzuzeigen und zu reflektieren. 

IMPRESSUM
EXISTENZANALYSE – Internationale Fachzeitschrift für existenzanalytische 
Psychotherapie, Beratung, Coaching, Supervision, Pädagogik. 
EXISTENZANALYSE ist das offizielle Organ der Gesellschaft für Logothera-
pie und Existenzanalyse-International (GLE-Int.) 
ISSN: 1024-7033
ISSN: 2409-7306 (Online-Version)

Medieninhaberin, Herausgeberin und Herstellerin:
Gesellschaft für Logotherapie und Existenzanalyse – International  
(GLE-Int.) www.existenzanalyse.org

Redaktion: 
Wiss. Leiter der Redaktion: Univ.Prof. Dr. Emmanuel J. Bauer
Operative Leitung: Dr.in Claudia Reitinger; Mag.a Julia Trilety
Themenheft – Chefredaktion: Dr.in Claudia Reitinger
Redaktion: Dr.in Birgit Adenbeck, Christine Koch, Dr.in Michaela Probst, 
Mag.a Daniela Pucher, Silvia Schmidt; Ian Lindner
Kongressbericht – Chefredaktion: Mag.a Julia Trilety, Assistentin:  
Mag.a Stephanie Häfele-Hausmann, Redaktion: Ursula Dobrowolski;  
Dr.in Barbara Jöbstl; Mag.a Doris Kisser; Mag.a Kerstin König; Martha Sulz, 
Christine Turetschek; Ian Lindner
Redaktion Wissenschaftliche Arbeiten:
Dr.in Claudia Reitinger, Mag.a Julia Trilety 
Redaktion Quantitative Studien: 
Priv.-Doz. Dr. Clemens Fartacek

Redaktionsadresse: 
GLE-International, Eduard Sueß Gasse 10, 1150 Wien/Österreich
Tel.: 0043/1/9859566, Fax: 01/9089574
redaktion@existenzanalyse.net

Layout & Satz: Ruth Veres
Druck: Druckerei Glos, Semily (CZ)

Erscheinungsweise und Preise:
Jährlich 2 Hefte (je Heft ca. 70–140 Seiten)
Jahresabonnements: € 45,–; Online-Version € 25,–
Preis für Einzelheft: € 25,–; Online-Version € 12,50
In den Preisen sind die Versandspesen innerhalb der EU enthalten.
Mitglieder erhalten die Zeitschrift kostenlos.

Bezugsbedingungen:
Die Zeitschrift erscheint halbjährlich, im Juli u. Dezember.
Das Abonnement verlängert sich automatisch, sofern es nicht bis  
30. November des laufenden Jahres schriftlich gekündigt wurde.

Abonnement: GLE-International, Eduard Sueß Gasse 10, 1150 Wien
gle@existenzanalyse.org
www.existenzanalyse.net

Bankverbindung lautend auf GLE-Int.:
Österreich: Erste Bank – BIC: GIBAATWW; IBAN: AT932011100004033884

Namentlich gekennzeichnete Beiträge erscheinen in Verantwortung der 
Autoren und stellen nicht unbedingt die Meinung der Redaktion dar.

© GLE-International/Wien

Weiterbildung Existenzanalytische 
Psychotherapie
Weiterbildung Existenzanalytische Beratung und 
Begleitung

Start neue Gruppe im Herbst 2026
Infoabende finden regelmässig statt. 

Informationen unter: 
existenzanalyse.ch



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     157

 

Das Kurhaus Hall wurde im Jahr 1930 erbaut und ist mit dem Parkhotel Hall über einen direkten Zugang 
verbunden. Seit 1979 bietet das Kurhaus einen eleganten Rahmen für Vorträge und Tagungen im 
Jugendstilambiente und stellt somit den perfekten Rahmen für unser diesjähriges Herbstsymposium 
mit dem Thema: 

S´isch Zeit - Ich bin gefragt! 
Mit diesem Aufruf laden wir Sie herzlich ein zu einer anregenden Auseinandersetzung mit der Thematik 
des Angefragt-seins und einer dementsprechenden engagierten, persönlichen Stellungnahme. 

Im Zentrum steht die Frage, wofür es gerade jetzt Zeit ist, um aufzustehen?  

Es erwarten Sie „prägende“ Eindrücke auf vielen Ebenen – vom fachlichen Input und Diskurs bis hin 
zum Flair der historischen Stadt Hall und den charmanten Angeboten des musikalisch begleiteten 
Rahmenprogramms. 

 

Plenarvorträge:  
Markus Angermayr, Renate Bukovski, Christiane Eichenberg,  
Barbara Haid, Michael Musalek.  

Programm: www.existenzanalsyse.at 
Anmeldung: www.existenzanalyse.at/form/anmeldung-zum-herbstsymposium  

 

Wir freuen uns auf Ihr Kommen! 

Alma Brkic-Elezovic, Michael Mattersberger, Erika Salzmann, Manuela Steger 
Das Organisationsteam der GLE Österreich 

Susanne Pointner, Alma Brkic-Elezovic 
Für den Vorstand & die Geschäftsführung der GLE Österreich 

 
 
 



158     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

ONLINE-Angebote
in Existenzieller Pädagogik

https://existenzielle-paedagogik.at

Existenzanalyse- 
Ausbildung 

in London & Online

in Englischer Sprache

Geplanter Beginn:  

März 2027

 

Für mehr Information:
www.gle-uk.com

WEITERBILDUNGSTERMINE
Weiterbildungscurricula: Neue Gruppen

Psychosomatik
Leitung: Mag.a Renate Bukovski, MSc
Schörfling, OÖ: NEUER Kurs: Start: 23.-24.01.2026
weitere Termine: 13.-14.03.2026, 12.-13.06.2026,  
25.-26.09.2026, 06.-07.11.2026, 15.-16.01.2027
Anmeldung und Info: praxis@bukovski.at

Block B: Teamsupervision & Coaching
Leitung: 	Mag.a Kordula Wagner
Eisenstadt, BGLD: NEUER Kurs: Start: 22.-23.05.2026
weitere Termine: 06.-07.11.2026, 21.-22.05.2027,  
22.-23.10.2027
Anmeldung und Info: praxis@kordula-wagner.at

Schizophrenie und andere psychotische  
Zustandsbilder – existenzanalytische Zugänge
Leitung:	Dr.in Karin Matuszak-Luss
Wien, W: NEUER Kurs: Start: geplant Herbst 2026
Anmeldung und Info: info@psyordination.at

Leibphänomenologische Weiterbildung  
„Existenzielles Grounding“
Leitung:	Mag. Markus Angermayr
Co-Leitung: Mag.a Doris Fischer-Danzinger
Wels, OÖ: NEUER Kurs: Start: 23.-25.09.2026
weitere Termine: 11.-13.11.2026, 03.-05.03.2027, 
 02-04.06.2027, 06.-08.10.2027
Anmeldung und Info: mail@markusangermayr.at

Block A: Fallsupervision
Leitung: 	Mag.a Renate Bukovski, MSc, Priv.-Doz. Dr. 
Clemens Fartacek
Salzburg/Wien, S/W: NEUER Kurs: Start: 30.-31.10.2026
weitere Termine: 13.-14.11.2026, 19.-20.03.2027,  
05.-06.11.2027, 21.-22.05.2027 oder 11.-12.06.2027 
Anmeldung und Info: cfartacek@hotmail.com

Psychotraumatherapie
Leitung: 	Mag.ª Renate Bukovski, MSc
Salzburg, S: NEUER Kurs: Start: 12.-13.02.2027
weitere Termine: 23.-24.04.2027, 09.-10.07.2027,  
01.-02.10.2027, 19.-20.11.2027, 25.-26.02.2028
Anmeldung und Info: praxis@bukovski.at

Paartherapie 
Leitung: 	MMag. Johannes J. Bucher
Co-Leitung: Iris Magdalena Bucher, MSc 
St. Georgen/Längsee KTN: NEUER Kurs: Start  
24.-26.09.2027
weitere Termine: 17.-19.03.2028, 16.-18.06.2028,  
20.-22.10.2028
Anmeldung und Info: irisma.bucher@gmail.com



HoffnungsWerkstatt
Abendveranstaltung



NEUE AUSBILDUNGSKURSE 2026 – 2027

ÖSTERREICH

Infos für alle Ausbildungen in Österreich:
Sekretariat der GLE-Ö:
Tel.: 0043 (0) 1/89 74 339
Mo–Fr 09:00–12:00
sekretariat@existenzanalyse.at
www.existenzanalyse.at

Graz, 24.–25.01.2026 („Warteliste“)
Existenzanalytisches Fachspezifikum	
Leitung:	 Dr.in Barbara Jöbstl 

Lochau, 17.–19.04.2026
Existenzanalytisches Fachspezifikum
Leitung:	 Dr. Christoph Kolbe

Wien, 05./06.06.2026
Existenzanalytisches Fachspezifikum mit Master- 
abschluss an der Universität Wien, Universitäts- 
lehrgang 
Universität Wien in Kooperation mit der GLE Österreich
Kursleitung:	Mag.a Susanne Pointner

Info:	 existenzanalyse@univie.ac.at

Rum, 09./10.10.2026 („Warteliste“)
Existenzanalytisches Fachspezifikum
Leitung: 	 Mag.a Renate Bukovski, MSc

Wien/Wien-Umgebung, 04./05.12.2026 („Warteliste“)
Existenzanalytisches Fachspezifikum
Leitung:	 Dr.in Helene Drexler

Wien, 22./23.05.2027 
Existenzanalytisches Fachspezifikum
Leitung:	 Mag.a Doris Fischer-Danzinger 

Weitere Ausbildungen u.a. in:
Tschechische Republik, Rumänien, Polen, Russische 
Föderation, Ukraine, Lettland, Kanada, Chile,  
Argentinien, Mexiko, USA.

DEUTSCHLAND

Existenzanalytische Beratung und Begleitung
Berlin, Start 09.01.2026
Leitung:	 Geertje Bolle

Info:	 Berliner Institut der Akademie für Existenz- 
	 analyse und Logotherapie
	 +49 (0) 30 28869232
	 akademie.berlin@existenzanalyse.com

Hannover, Start 19.02.2027
Leitung:	 Nadine John

Info:	 Norddt. Institut der Akademie für Existenz- 
	 analyse und Logotherapie
	 +49 (0) 511 5179000
	 n.john@existenzanalyse.com

Psychotherapie – Existenzanalyse (Fachspezifikum)
Bern & Berlin, Start: 28.08.2026
Leitung:	 Ingo Zirks in Kooperation mit der GES
Info:	 Berliner Institut der Akademie für Existenz- 
	 analyse und Logotherapie
	 +49 (0) 30 28869232
	 akademie.berlin@existenzanalyse.com

Existenzanalytische Coachingausbildung
Onlinekurs Start: April 2026
Präsenzkurs Start: Oktober 2026
Leitung:	 Christiane Gross

Info:	 Westdeutsches Institut der Akademie für  
	 Existenzanalyse und Logotherapie
	 c.gross@existenzanalyse.com

SCHWEIZ

Infos für alle Ausbildungen in der Schweiz:
Gesellschaft für Existenzanalyse GES
c/o Dr. med. et lic. phil. Erika Luginbühl
Kappelenring 54d
3032 Hinterkappelen
Tel.: 031/901 12 11
info@existenzanalyse.ch
https://existenzanalyse.ch

Köniz, Herbst 2026
Basislehrgang 
Der Aufbau zu beiden Diplomabschlüssen Beratung und 
Psychotherapie ist anschließend möglich.
Kursleitung:	I ngo Zirks, dipl. Psych.
Co-Leitung:	 Bianca Hofstetter,  
	 Dr.in med. et lic. phil. Erika Luginbühl

Info:	 erika.luginbuehl@existenzanalyse.ch




